તિશ્વયસે સતગુરુદેવ મુઝસે દુર નહિં હૈં, જહાં મેં હું વહાં હી મેરે ગુરુ હૈ..... સો તગઢ કી ચિન્મય, ભવ્ય દિવ્યમૂર્તિ કો અધિક સમીપ હોકર ગહત દરિસે દેખતા રહતા હું.

Ecsi E 185 A 21 Si



સદ્દ્યુરુ દેવાય નમ:

# **પ્ટેમકારા**

( ભાગ ૩જો )

-: ગુજરાતી અનુવાદક :-શશીકાંત મ. શેઢ

પ્રકાશક :-વીતરાગ સત્ સાહિત્ય પ્રસારક દ્રસ્ટ શ્રી પ૮૮, સર પટ્રણીરાડ, લાહાવાળી ચાલી, ભાવનગર. (સૌરાષ્ટ્ર) ૩૬૪૦૦૧

**ნნნნნნნნნნნნნნნ** 

: মধ্যয়ে :

વીતરાગ સત્ સાહિત્ય પ્રસારક દ્રસ્ટ ૧૦૨, માણેકવાડી, ભાવનગર–૩૬૪૦૦૨.

> પ્રથમ અપ્યૃત્તિ સંવત્ ૨૦૩૫ પ્રત ૧૦,૦૦૦ મૂલ્ય રૂા. ૪–૫૦

> > : સુદ્રક :

રજનીકાન્ત એમ. પટેલ રાધેશ્યામ પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ જગાફાકના ડેલામાં, લાખ ડબજાર, ભાવનગર–૩૧૪ ૦૦૧.

# 🔰 સંમર્પણ 🕊

પૂજ્ય શ્રી સદ્ગુરુદેવના પરમયેાગથી અને તેમની અપૂર્વ સત્ અમૃત વાણીથી મારા જેવા પામર પર અપાર ઉપકાર થયા છે. આ થતાં ज निक सप्त चैतना तत्क्षण सहसा जागृत થઇ ગઇ. વળી તેમના પ્રતાપથી આ ભરત-ભૂમિમાં અદ્ભુત અને અલૌકિક ધર્મપ્રભાવના થઇ રહી છે. એમના મુખારવિંદથી જિનધર્મ અને જિનવાણીના વિશાળ પ્રવાહ અખંડ અતૃટ ધારાવાહી વહી રહ્યો છે. આ આધ્યાત્મિક સ્રોતથી નીકળેલી જ્ઞાનગંગામાં સ્નાન કરીને અનેક જીવા પાવન ખની રહ્યા છે. અહેા! અપૂર્વ આધ્યાત્મિક સહજાન'દ–વૃત્તિધારક, મહાન અનુભવી, પ્રખર ધર્મ-ઉપદેશક, કરુણાસિંધુ, પરમપૂજ્ય પરમાપકારી સદ્ગુરુદેવ શ્રીકાનજસ્વામીનાં કર્યુગલમાં અત્ય'ત અનન્ય ભક્તિપૂર્વંક વિનમ્નભાવે આ ગ્ર'થ સમર્પણ કરીને અત્યધિક આન'દ અનુભવી રહ્યો છું.

—રમેશચન્દ્ર સાગાન<u>ી</u>



# સંપાદકીય

આ નાના છતાં અધ્યાતમરસપૂર્ણ ગ્રાંથ અધ્યાતમરસિક જીવાે સમક્ષ પ્રથમ વારજ ગુજરાતી ભાષામાં અનુવાદિત કરીને પ્રસિદ્ધ કરતા અમાને આનંદ થાય છે.

સ્વ. શ્રી. સાગાની અંચે અવારનવાર મુમુક્ષુઓ સાથે આધ્યાત્મિક ચર્ચાઓ કરેલી તે ચર્ચાઓ યાદ કરીને પાછળથી લખી લેવાયેલી. તેનું સંપાદન કરીને, આ ગ્રંથ રૂપે સંકલન કરીને સંપાદન કરવામાં આવેલ છે. તેઓ શ્રીની દિષ્ટપ્રધાન કથનશૈલીની વિશિષ્ટતા ગ્રંથના પરીચયથી સહજ જણાય આવે તેમ છે. સમ્યક્દર્શનના વિષયભૂત શુદ્ધાત્મ તત્ત્વ તે તેમની ચર્ચાના મુખ્ય વિષય છે. જે તેમની મોલિક શૈલીમાં તેમણે પ્રગટ કર્યા છે. અધ્યાત્મના ઉચ્ચ સિદ્ધાંતાનું રહસ્ય આ ગ્રંથમાં હોવાથી અધ્યાત્મ રસિક મુમુક્ષુઓને આત્મલાભમાં નિમિત્તભૂત થાય તે આ ગ્રંથ પ્રકાશનના હેતુ છે. આ ગ્રંથમાં કેટલા વિષયોના ક્યાં ક્યાં સમાવેશ છે. તે વિષય અનુક્રમ ઉપરથી જાણી શકાશે.

સ્વ. શ્રી. સાગાનીજીના આધ્યાત્મિક નૂતન જન્મ થવામાં પરમ પૂજ્ય ગુરૂદેવ શ્રી કાનજી સ્વામીના અનુપમ ઉપકાર છે. જે તેમણે પાતાની વિશિષ્ઠ શૈલી દ્વારા અનેકવાર દર્શાવેલ છે. તેથી પરમકૃપાળુ ગુરૂદેવશ્રી જ આ ગ્ર'થના મૂળમાં છે. કે જેઓ સમસ્ત ભારતવર્ષમાં દિગળ'ર જૈન ધર્મના મહાન ઉદ્યોત કરી રહ્યા છે.

આ અનુવાદ ભાઇશ્રી રમણલાલ માણેકલાલ શાહે કાળજીપૂર્વક તપાસી આપેલ છે. જે બદલ તેમના આભાર માનીએ છીએ.

શ્રી રાધેશ્યામ પ્રિન્ટીંગ પ્રેસના માલિક શ્રી રજનીકાંત પટેલે આ ગ્રાંથનું સુંદર મુદ્રણકાર્ય શીઘ્ર કરી આપવા બદલ તેમના આભાર માનવામાં આવે છે. આ ગ્ર'થની પડતર કીંમતમાં ૨૫% ટ્રસ્ટ તરફથી ઘટાડેલ, તે ઘટાડેલ કીંમતમાં ૨૦% વધુ કીંમત ઘટાડવા ખદલ શ્રી દિગ'બર જૈન સ્વાધ્યાય મ'દીર ડ્સ્ટ, સાનગઢના આભાર માનવામાં આવે છે. તદ્ધારાંત કીંમત ઘટાડવા માટે જે જે દાતાઓની રકમા આવેલ છે તેની સાભાર નાંધ અન્યત્ર આપેલ છે..

અ'તમાં આ ગ્ર'થમાં જૈન દર્શનનું જે અમૂલ્ય રહસ્ય ભયું છે તેના નિમિત્તે મુમુક્ષુએા આત્મકલ્યાણને સાધે તેવી ભાવના છે.

ભાવનગર. તા. ૧૪-૯-૭૯ ભાદરવા વહી ૯ મીવીતરાગ સત્ સાહિત્ય પ્રસારક દ્રસ્ટ ભાદરવા વહી ૯



# <del>-}}</del> સંક્ષિપ્ત છવન–પરિચય <del>{<</del>

પરમ પુનિત પુષ્યભૂમિ અજમેરમાં સ્વનામઘન્ય પિતાશ્રી નેમીચન્દજ સાગાનીના ઘરમાં યશસ્વી પુત્ર નિહાલચન્દજ સાગાનીના ઘરમાં યશસ્વી પુત્ર નિહાલચન્દજ સાગાનીના જન્મ થયા હતા. કેવું અહાભાગ્ય છે કે, મૂળ જૈન દિગ'બર સ'પ્રદાયમાં જન્મ લીધા. આ પુષ્યાત્મામાં ઉદાર હુદય અને વિશાળ વ્યક્તિત્વની સાથે નિર્ભીકતાનું તા જાણે સામ્રાજય જ તેમના એ વ્યક્તિત્વમાં સમાયેલું હતું.

સમયાનુસાર તેમણે શિક્ષણ પણ પ્રાપ્ત કર્શું, અને બુદ્ધિમાન્ તેા અલ્પ શિક્ષાથી પણ પૂર્ણ લાભ પ્રાપ્ત કરી લે છે. ૨૨ વર્ષની અવસ્થામાં તેમણે ગૃહસ્થ–જીવનમાં પ્રવેશ કર્યો.

જોકે કુટું બ માટું હતું, ભૌતિક સુખાની એાછપ નહાતી પરંતુ પુષ્યાત્મા વ્યક્તિને આવાં સાંસારિક સુખ રુચતાં નથી હોતાં. આથી મનઃસ્થળમાં શાંતિની પ્રાપ્તિ માટે ઝંઝાવાત જેવું લાગવા માંડ્યું. જીવનની કઠોર વાસ્તિવિકતા જ્યારે શાંતિના ઓદર્શો સાથે અથડાઇ ત્યારે બે-મેળ ભાવનાઓના કારણે માનસમાં નીરવતા—બેંચેની અને ધુંધલાપણાની છાયા પરિવ્યાપ્ત અની ગઇ અને આ મૂંઝવણે શાંતિની પ્રાપ્તની વ્યચતાને વળી વધારે ઉચ અનાવી દીધી ને ધર્મના આશ્રયમાં ખેંચીને લઇ ગઈ.

નિર'તર એ જ પાેકાર ઊઠતા કે શાંતિ! શાંતિ!! પણ શાંતિ કયાં હતી? ખસ, આ શાંતિના સમુદ્રમાં વૈભવના આ સ'સાર ફિક્કો લાગવા માંડયા. મનમાં ભાવના ઊઠી કે 'શુ' શાંતિ મળશે ?' અરે! મળશે, અવશ્ય મળશે; પર'તુ કયારે અને કેવી રીતે? આ તરફ ધૂન હતી શાંતિની અને બીજી તરફ ગૃહસ્થ હાેવાના કારણે

સ'સારમાં પણ યાગ દેવા પડતા હતા, પર'ત મન એમાં રમતું નહાતું; પ્રત્યેક સાંસારિક કાર્ય ઝેર જેવાં લાગતાં હતાં, તે એટલે સુધી કે ખાવાનું પણ એવી અરુચિ સાથે ખવાતું હતું કે શું ખાધું તેનું તેમને ભાન રહેતું નહીં. મનમાં શાંતિ માટે એક ચક જેવું ચાલતું હતું. કાને પૂછે શાંતિના તે માર્ય-આ સ'સારમાં તા—

'' અહીં કેાણ કેાનું સુણે છે? સહ્ પાતપાતાની ધૂન લગાવે છે. "

3ર વર્ષની ઉંમરમાં તા જવન બાજરૂપ લાગવા માંડશું. જવવું એ પણ એક બાજા જેવું ખની ગયું. અનંત શાંતિની અનંત ખાજ માટે હુદય તલસતું રહેતું હતું. આ આત્મિક શાંતિની પ્રાપ્તિ માટે કેટલાંથે વર્ષો સુધી કયા કયા ધર્મીના દરવાજા ખખડાવ્યા નહીં હાય! ખધાયે ધર્મોનું યથાસાધ્ય તત્ત્વાવલાકન કર્યું, રામાયણ અને ગીતાનું યથાશક્ય અધ્યયન કર્યું, હઠ-યાગીઓના હઠવાદને સાધ્યા, સ્વાધ્યાય કર્યા, પરંતુ નહીં નહીં, એ આત્મિક શાંતિ ન મળી. અમૂલ્ય એવા મનુષ્ય-ભવના એક અંશ તો આ રીતે ભટકવામાં ચાલ્યા ગયા.

જીવનના ઉદ્દેશ તા એ જ ખની ગયા હતા કે— "આ પથના ઉદ્દેશ્ય નથી થકિત ભવનમાં ટકી રહેવું; કિંતુ પહેાંચવું એ સીમા સુધી, જેની આગળ માર્ગ નથી."

કદાચ આ માર્ગ સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન અને ચારિત્રિના હતે! જેની સીમા છે માક્ષ.

અ'તે એક જણે કહ્યું, અરે! જૈનશાશ્રામાં જ તા એ શાંતિ છે. આથી રાતાની રાતા જાગીને અનેક જૈનશાસ્ત્રોનું ગહન અધ્યયન કર્યું, પૂજાદિ ખધી ધાર્મિક કિયાએ પણ કરી, ગાહ સ્થય જીવનથી અલગ પાતાના નિવાસ રાખ્યા, અધ્યયન–મનન અને

ચિંતનની ત્રિવેણી વહેતી કરી પરંતુ મગજમાં શાંતિ માટે ભડ-ભડતી જવાળાની ભઠ્ઠી ન એાલવાઇ કે ન શાંતિ થઈ. અનંત સુખની શાેધમાં, સહજાન દની પ્રાપ્તિ માટે શતાંની શતાં અહીંથી ત્યાં ભટક્યા કર્યું. મન કહેતું હતું કે, 'જો શાંતિ નહિ મળે તાે મારા આ નશ્વર શરીરનું આ અસાર સ'સારથી ચાલ્યા જવું શ્રેયસ્કર થશે.'

પરંતુ 'જ્યા ચાહ છે ત્યાં રાહ છે' તો પછી આત્માર્થી જ એનાથી વંચિત શા માટે? પુરુષાર્થથી જ્યારે બધાને ઇચ્છિત વસ્તુની પ્રાપ્તિ થઇ જાય છે તો પછી અનંત સુખના શાધક આત્મ સુખથી છેવટે કેટલા દિવસ દ્વર રહી શકે? આ ધર્માનુરાગી ભાઇને પણ એક એવા આત્માર્થી સજ્જન ( શ્રી નેમીચંદજ પાટની ) મળી ગયા, જેમણે પરમ ઉપકારી ગુરુદેવ શ્રી કહાન સ્વામીજીનાં વચનામૃતાથી અંકિત 'આત્મધર્મ' આપ્યું. ખસ, ઝણુઝણાટ કરતી સ્વરલહરી નીકળી પડી. અરે! મળી ગયું! જે સુખની શાધ હતી તે મળી ગયું! 'આત્મધર્મ'ની સારળર્ભિત વાત હતી; 'ષટ્ આવશ્યક શા માટે? એક જ આવશ્યક છે.' એથી એમના અંતરમાં ઘા લાગી ગયા. ખસ, ત્યારથી ' આત્મધર્મ'માં અંકિત ગુરુદેવના ચિત્રને જોતાં જ મન ઉદલાસથી ભરાઇ ગયું અને આ શખ્દોની સાથે એ ભવ્ય ચિત્રને અર્ધ અપંણ કર્યા :-

# " उदकचन्दनतन्दुलपुष्पंकश्चरसुदीपसुधूपफलार्घकैः । धवलमंगलगानरवाकुले जिनगृहे जिनन।थमहं यजे ॥ "

'ચેતન ભિન્ન જુઢી છે કાયા ' આ મૂળ તત્ત્વ અધ્યાત્મચાગી ગુરુદેવની વાણીથી મુખરિત, રસથી એાતપ્રાત આત્મધર્મમાં મળી ગયું. અહા ! આવા સ'ત મહાત્માનાં દર્શન માટે મન તલસવા લાગ્યું. પરમ ઉપકારી ગુરુદેવનાં દર્શનની લાલસાની વ્યાકુળતા દિન–પ્રતિદિન વધતી જ ગઈ.

છેવટે આરાધક પોતાના આરાધ્ય ગુરુનાં ચરાયુનું શરાયુ લેવા અને ગુરુચરાયુની રજ મસ્તકે લગાડવા સં. ૨૦૦૨ માં સાનગઢ પહોંચ્યા. એવા મહાન મુક્તિદાતાનાં દર્શન કરીને હૃદય પુલકિત ખની ગયું.

પુષ્યાતમાને ગુરુદેવનાં 'જ્ઞાન અને રાગ જીદા છે' એ વચનથી એકદમ શાંતિ મળી ગઇ. ગુરુદેવનાં અમૃત વચનાને સાંભળતાં જ લાગ્યું કે, અરે ! જે મુક્તિની શાધમાં ઠેરઠેર ભટકયા, તે પરમ ઉપકારી ગુરુદેવના પ્રથમ પ્રવચનમાં જ (એ મુક્તિ) એટલી સહજ લાગી અને ભાવ જાગૃત થયા કે, 'તા શું હું મુક્ત થનારા છું?'

અહેા! ગુરૂ<sup>દે</sup>વનું આ મિલન અને સામીપ્ય તેમને માટે કલ્યાણકારી સિદ્ધ થયું અને લક્ષ્ય તરફ ધપવાની પ્રેરણા મળી.

અહા! કેટલા માર્મિક અને મહત્ત્વપૃર્ણ હતા તે શખ્દા : જ્ઞાન અને રાગ જીદા છે ' કે સાંસારિક જાળમાં ભટકતા એક પ્રાણીને તત્ક્ષણ સાચા પુરુષાર્થ જાગૃત થયા! સ્વર્ણનગરી (સાનગઢ) ની સમિતિના એક એારડામાં બેસીને આખી રાત અતીન્દ્રિય, ધ્રુવસ્વભાવનું દેશલન કર્યું અને તે જ રાત્રે નિર્વિકલ્પ દશા પ્રાપ્ત કરી લીધી. તેમની આ નિર્વિકલ્પ દશાની અખેડ ધારા જીવન પર્યાત નિરંતર ચાલતી રહી.

પૂ. ગુરુદેવની આ સ્વર્ણનગરીમાં આવીને સ્વયંને તેમજ કુટું બીજનાને એવા ભૂલી ગયા કે જાણે તેમની સાથે કચારૈય સંબંધ જ નહોતો. અરે! જ્ઞાનાનંદની મસ્તીએ તેમને બેહોશ બનાવી દ્વીધા હતા, નિરંતર એ જ ભાવના ઉઠતી હતી કે હજારા વર્ષો સુધી પણ હું એ મસ્તીને પીધા કરું તાેય તૃપ્તિ થશે નહીં.—એવા ભાવ થતા હતા જાણે—

'હમ છેાડ ચલે' યહ લાેક તભી, લાેકાંત ખિરાજે ક્ષાણુમે' જા; નિજ લાેક હમારા વાસા હાે, શાેકાંત ખને ફિર હમકાે કચાં ?' અતાેંદ્રિય આનં દના ભાેકતા શ્રી ગુરુદેવ પ્રત્યે ઉપકારની ચર્ચા ચાલતાં જ આત્માર્થી ગફગદ્ર થઇ જતા, માેન ખની જતા, અવિરલ અયુધારા વહેવા લાગતી, મનના ઉદ્ગાર આંખાેના માગે' નીકળતા રહેતા.

' ગુરુદેવ માટે મારા હુદયમાં શું છે ? તે વાણી દ્વારા હું વ્યક્ત કરી શકતા નથી. આ પામર ઉપર ગુરુશ્રીની અનંત કૃપા થઇ છે. બસ, નિરંતર એ જ ભાવના છે કે ગુરુચરણામાં સંદેવ પાતાને પામું ' સંસારયી પૂર્ણરૂપે ઉકાસીનતાએ વારંવાર ગુરુચરણામાં આવવાની વ્યાકુળતા ખતાવી પરંતુ લાખ વાર ઇચ્છવા છતાંથે નિરંતર ગુરુચરણની સેવાના યાગ મળ્યા નહિ.

સંસાર અરુચિકર હતા છતાંથે સંસારના આ કાદવમાં ક્સાવું પડ્યું. આ સાંસારિક કાદવમાં પાતાના જડ શરીરના ચાંગ દેવા છતાંથે આત્મા નિરંતર પાતાના દાલનમાં હતા. જ્યારે જયારે પણ બાદ્ય સંસાર પાતાની તરફ બાલાવતા—ગાહ સ્થ્ય જીવનની ઝંઝટા પાતાની તરફ આકર્ષણ કરતી ત્યારે તેઓ જ્ઞાની એમ કહેતા કે, " અરે! મારી પાસેથી કંઇ પણ આશા ન રાખશા, પાંગળા સમજને મને બે વખતનું ભાજન આ શરીરને ટકાવવા માટે આપજો."

કરાડપતિઓની વિશાળ નગરી કલકત્તા, ૧૦–૭૦ લાખની ત્યાં વસ્તી છે. ત્યાં પણ આત્માર્થીને ભાન રહ્યા કરતું હતું જાણે આ અગાધ મનુષ્ય સમુદાયમાં હું એક એકલા ( આત્મા ) જ સુખી છું.' અરે! નિશ્ચિત જ સુખી હતા. આત્માન દનું રસાસ્વાદન કરનારા સ્વયંને સુખી તા શું–સર્વસુખી હાવાના અનુભવ કરતા હતા.

પુષ્યાતમાંને શરીર તેં એક નિરર્થક બાજ જેવું લાગતું હતું. કાળનું જાણે સદા સ્વાગત હતું. જેની જેવી ઇચ્છા (ભાવના) હોય છે, તેવા જ યાગ પણ થઇ જાય છે. પરમ પૂજ્ય પુષ્યાતમાને પણુ એવા યાગ બેઠા કે અકસ્માત્ હૃદયની ગતિ રાકાઈ જતાં આત્માથી ને શરીરના આ વ્યર્થના બાજો હઠી જતાં તેમને માટે વાસ્તવિક વનવાસના માર્ગ પ્રશસ્ત કરી દીધા

તા. ૭, જૂન ૧૯ ૧૪ના તે હૃદયત્રાહી દિવસ ભૂલાઇ શકાતો નથી, જયારે દેવાત્માના હૃદયમાં દર્દ થવા લાગ્યું, આખા દિવસના ઉપવાસ, સતત શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રના પુસ્તકનું અધ્યયન, આત્મઘાલન અને શાંતમુદ્રા સ'ધ્યાકાળે આ વેદનાનું કંઇક અધિક ભાન થાયું છતાંયે સ્નાન કયું, જાણે સ'સારથી પ્રસ્થાન કરવા માટે જડ શરીરની શુદ્ધિ કરી. વાતાવરણમાં પણ એક આશ્ચર્યકારક વાદળછાયા શુંઘવાટ, ઘર્ષણ અને ઉદાસીનતા ભરેલાં હતાં, જાણે એવું લાગતું હતું કે કાઇ અવ્યક્ત વેદનાના ઊંડા સાગરમાં ડુખતા રહેતા હાય. ગૃહસ્થપણાની પૂરી વિકલ્પ-જાળથી મુકત થઈ એકાંતમાં પાતાના જડ શરીરના બાંજો હઠાવી દીધા. તેમના જડ શરીરને સ'પૂર્ણ આદર ભાવથી ચંદન અને કપૂરની ચિતા પર સુવાડી દીધા.

આ આક્રસ્મિક સ્વર્ગ વાસના સમાચાર જ્યારે મહારાજશ્રીએ સાંભળ્યા ત્યારે વૈરાગ્યપૂર્વક સહજ ઉદ્ગાર નીકળી પડયા, ''અરે! આત્માથી'એ મનુષ્ય-જીવન સફળ કરી લીધું છે, તેએ। સ્વર્ગમાં ગયા છે અને નિકટ લવી છે."

ં અંતે તેમના આત્માની શાંતિની પ્રાપ્તિ માટે નિર'તર પ્રાર્થના કરતાં એ જ ભાવના છે કે, અમે બધાં પણ સહજાન દના એ અલોકિક આનંદની, અનંત સુખની, અમાપ શાંતિની પ્રાપ્તિ કરીને મનુષ્ય–જીવન સફળ કરીએ. — કુંમુદ સોગાની

# → વિષયસુચિ (←

### ૧ દષ્ટિનું પરિણમન અને દષ્ટિના વિષય:—

ર આત્મા કંઈ રીતે પ્રાપ્ત થાય:— ૨૫, ૭૦, ૯૦, ૨૫૦, ૫૦૬, ૫૬૮, ૫૮૧.

#### ૩ માગ<sup>°</sup>દશ<sup>°</sup>ન:—

\$\( \), \( \partial \), \( \chi \), \( \chi \), \( \frac{1}{2} \), \(

- ૪ પ્રયોજન ( પર્યાય અપેક્ષાએ કર્તાવ્ય ):— ૧૪, ૧૯૨, ૨૭૩, ૨૮૩, ૩૦૯, ૩૧૮, ૩૪૦, ૩૫૧, ૫૨૯, ૫૫૮, ૫૯૨, ૫૯૫.
- પ પાત્રતાના **લક્ષણ:—** ૨૦, ૧૧૩, ૧૮૩, ૪<mark>૨૧</mark>, ૪૨૭, ૪૭૬.
- ક મુમુક્ષુની ભૂમિકા:— ૨૪, ૪૯, ૬૪, ૯૨, ૧૧૮, ૩૨૮, ૫૦૧.
- ૭ આત્માની રુચિ:— ૮૫, ૮૭, ૧૧૭, ૨૩૯, ૩૧૧, ૩૩૧, ૪૧૦, ૪૧૮, ૪૪૭, ૪૫૬, ૪૯૭, ૪૯૮.
- ડ પુરુષાર્થ નું સ્વરૂપ:—
  ૨૨, ૩૦૮, ૩૨૪, ૩६૨, ૩૮૦, ૫૦૫, ૫૪૯, ૫૮૨, ૬૩૮.
- **૯ ધ્યાન, ધ્યેય:** ક્લ, લરક, પલ્લ, ફર૧.
- ૧૦ ભક્તિઃ— ૩૯૨, ૪૪**૬, ૪૫૫, ૪૮૩, ૪૯૯.**
- ૧૧ આત્મિક સુખઃ— ૨૧. ૩૩, ૯૧, ૧૮૬, ૨૭૪, ૩૦૫, ૩૪૪, ૩૭૧, ૩૭૯, ૪૧૭, ૪૪૫, ૪૫૩, ૬૦૪.
- ૧૨ સમ્યક્**જ્ઞાનની પ્રવૃત્તિ:** ૩૫, ૫૫, ૫૬, ૧૬૬, ૧<mark>૮૮, ૧</mark>૯૩, ૧૯૮, ૨૦૫, ૨૧૧, ૨૧૩, ૨૫૨, ૨૫૯, ૨૮૪, ૩૦૪, ૩૩૬, ૩૩૮, ૩૪૧, ૩૪૨, ૩૫૫, ૩૯૧, ૪૪૯, ૪૫૦, ૪૬૨, ૪**૬૮**, ૫૭૦, ૬૦૧, ૬૧૪, ૬૧૯, **૬**૨૪.
- **૧૩ પ્રમાણના વિષય:** ૩, ૪, ૫, ૪૩, ૧૮૭, ૫૨૦, ૫૨૪, **૬**૦૭.

#### ૧૪ નિશ્ચય વ્યવહાર:—

૧૭, ૨૮, ૧૦૭, ૧૪૯**, ૨૩૩, ૪૦૪, ૪૬૩, ૫૧૮, ૫૯૮**, <mark>૬૧૮,</mark> ૬૨૦, ૬૩૬.

# **૧૫ ગ્રાતાદેષ્ટાપણ ( ભેદગ્રાન ):—** ૩૪, ૩૬, ૧૧૧, ૧૫૨, ૧૮૪, ૩૩૨, ૪૫૯, ૫૭૯, ૫૯૩.

૧**૧ જ્ઞાની-અજ્ઞાનીના ભેદ:—** ૫૭, ૨૦૪, ૩૦૭, ૪૨૩, ૪૨૪, ૫૧૯.

# ૧૭ **બહિસું ખ પરિણામમાં દુ:ખઃ**— ૫૧, ૧૨૨. ૧૩૪, ૧૪૧, ૧૪૨, ૧**૯**૫, ૨૨૦, ૨<mark>૯૭, ૩૧૨, ૩૩૭</mark>, ૩૪૬, ૩૪૭, ૩૭૮, ૩૮૧, ૩૯**૩,** ૩૯૯, ૪૧૨, ૪**૩૬**, ૪૫૨, ૪૯૨**.**

# ૧૮ મિ<sup>શ્</sup>યા અભિપ્રાયનું સ્વરૂપઃ—

४८, ६८, ७७, ८७, १०४, ११०, ११६, १३१, १४०, २७६, २७८, २८८, ३२६, ४०४, ४७८, ४८३, ४०७, ५२७, ५४४, ५४४, १४७, ५६४, ६०४, ६२३.

# ૧૯ **પરલક્ષી ક્ષયો.પશમજ્ઞાન–અટકેવાનું સ્થાનઃ**— ૧૮૯, ૩૦૩, ૪૪૮, ૪૮૮, ૫૪૨, ૫७६.

#### ર૧ પરસન્મુખતાના નિષેધઃ—

४६५, ४८२, ४८६, ५२३, ५२५, ५३८, ५३८, ५५६, ५६३, ५७४, ६२२.

#### રર પર્યાયથી નિરપેક્ષતા:—

७४, ८०, ८८, ६६; १५७, १७६, ३२५, ३३५, ३६५, ३६७, ३७२, ४०२, ४०६, ४२५, ४४३, ४७७, ४७८, ४६४, ४६६, ५१६, ५५३, ५८८, ५८६, ६३६.

#### ર૩ પર્યાયના કર્તાપણાનાે નિષેધ:—

६५, १७१, १७५, २१६, २२३, २३४, २४२, २४४, २६८, ३२२,३३३, ३६५, ४१५, ४१६, ४३२, ४३३, ४४४, ५१४, ५२८, ५७५,५८४, ५८७, ५६०, ६०५, ६०६, ६११, ६४२.

#### ર૪ સિદ્ધાંતિક નિરૂપણ:—

#### રપ મૃત્**ચુ પહેલા તૈયાર રહેા:**— ૩૦૦, ૩૧૭, ૪૬૧, ૪૭૪, ૪૭૫, ૬૧૩.

#### [98]

#### ∙રેક ગુરુ મહિમાઃ–

**१७, १३**२, **१**३८, **१७०**, २५३, २७१, ३१४, ३६८, ३८३, ४०**१**, ५०६, ५४४, ५७३, ६३**१**.

#### ેર૭ અ'ગત:—

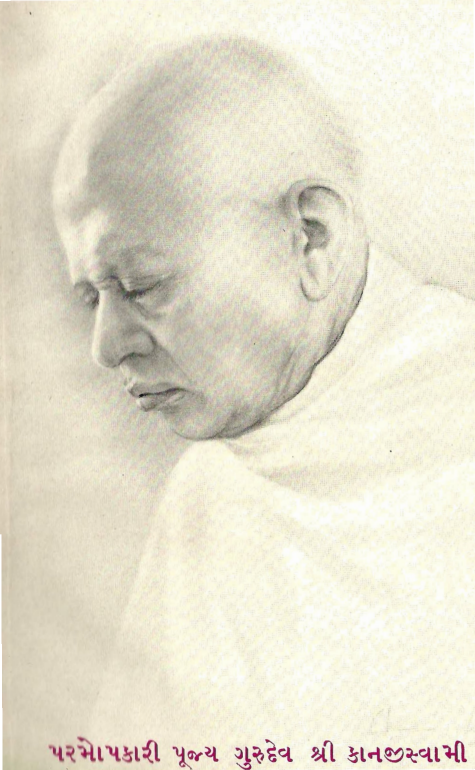
90, We, \$\$, 997, 994, 973, 934, 938, 936, 988, 983, 348, 348, 328, 324, 834, 828, 824, 826, 860, 860, 860, 883, 888, 884.



# \* શુદ્ધિ પત્રક \*

| પા <b>ના ન</b> ે. | બાલ ન'.     | લીટી       | અશુદ્ધિ           | શુદ્ધિ                       |
|-------------------|-------------|------------|-------------------|------------------------------|
| ٩.٢               | ६६          | 3          | <b>વિકારની</b>    | વિચારની                      |
| ६४                | २३८         | १७         | પરિણામ જશે        | પરિણામ જશે ક્યાં ?           |
| ७६                | २८२         | 9          | અન તગુણ પુરૂષાર્થ | પુરુષાર્થ અ <b>ન</b> 'તગુણે। |
| ७६                | २८२         | 9          | ચરિત્રનાે         | ચારિત્રના                    |
| 96                | २८३         | <b>૧</b> ૫ | લેવું-ફેવું       | લેવુ <b>ં</b> - દેવું        |
| ૮૧                | <b>३०२</b>  | ४          | પાત <b>ના</b>     | પાતાના                       |
| १२०               | ४७४         | ૧૪         | તયા <b>ર</b>      | ત્તૈયાર                      |
| ૧૨૪               | ४८७         | ۷          | છેાડી             | થાડી                         |
| १३३               | પરપ         | E          | આંબળા             | આમળા                         |
| १४०               | ૫૬૨         | १४         | ইত্ত              | <b>E</b>                     |
| ૧૪૧               | <b>५</b> ६८ | १८         | પ્રદેાશા          | પ્રદેશા                      |
| ૧૩૬               | પે૪૪        | Ę          | (મજખૃત પાયા)      | (भજणूत पायानी                |
|                   |             |            |                   | શરૂઆતથી)                     |





#### શ્રી સદ્દગુરુદેવાય નમઃ

(9)

"પરિણામ યાગ્યતા અનુસાર થઈ જાય છે, હું તે (પરિણામ જેટલા) નથી. " તેમાં કાેઇને એમ લાગે કે શું પરિણામ જડમાં થાય છે? અથવા નિશ્વયાભાસ લાગે છે. પરંતુ આમ કહેવામાં તાે અપરિણામીનું જેર ખતાવવું છે.

#### ( ? )

પ્રશ્ન:—આપ શુદ્ધપર્યાયને દષ્ટિની અપેક્ષાએ ભિન્ન કહે। છેા કે જ્ઞાનની અપેક્ષાએ ?

ઉત્તર:—દષ્ટિની અપેક્ષાથી ભિન્ન કહીએ છીએ, જ્ઞાન-ની અપેક્ષાએ તો નહીં. દષ્ટિ કરવાના પ્રયોજનમાં ભિન્નતાનું જોર દીધા વિના દષ્ટિ અભેદ નથી થતી; તેથી દષ્ટિની અપેક્ષાએ જ ભિન્ન કહીએ છીએ; અને મારી તાે આ દષ્ટિ પ્રધાન જ શૈલી છે, તેથી આમ જ કહીએ છીએ:

#### $(\varepsilon)$

નિર્વિકલ્પ થતાં જ પાતાનામાંથી જ એક જ્ઞાન ઉઘઉ છે, જે ખંત્ને (સામાન્ય વિશેષ) પડખાંને સહજ જાણી લ્યે છે, તેને પ્રમાણ જ્ઞાન કહે છે.

#### $(\lambda)$

પરિણામ અને ત્રિકાળ—અપરિણામી એમ બે થઇને જ આખી એક વસ્તુ છે, જે પ્રમાણના વિષય છે. વેદાંત-આદિ તો એકલા નિષ્ક્રિય નિષ્ક્રિય કહે છે, તેઓ પરિણામને માનતા જ નથી; તેથી ાનષ્ક્રિય પણ જેવા છે તેવા તા તેમની માન્યતામાં આવતા જ નથી. અહીં તા પરિણામ ને ગૌણ કરીને નિષ્ક્રિય કહેવામાં આવે છે.

# ( 4)

(જેમ) એક ચક્રને અનેકપાસા છે, બધા પાસા અલગ અલગ ડીઝાઇનના છે, જ્યારે એક પાસાની વાત ચાલતી હોય ત્યારે બીજા પાસાની વાત નહિ સમજવી જેઈએ. તેમ વસ્તુના અનેક ધર્મોમાંથી ભિન્ન ભિન્ન ધર્મોની વાત ચાલતી હોય ત્યારે એક બીજામાં ગાંટાળા નહીં થવા જેઇએ.

# ( \xi )

[અ.ત:તત્ત્વ અને ખહિર તત્ત્વની અપેક્ષાએો અતાવતાં કહેલું]

(જ્યારે) શુહપર્યાય ખહિર તત્ત્વ છે, ધ્યાન ખહિર તત્ત્વ છે, ત્યારે ધ્રુવ તત્ત્વ (પરમ પારિણામિકભાવ, કારણ પરમાત્મા) અંત:તત્ત્વ છે. ખે ધરની વાત ચાલતી હેાય ત્યારે તેમાં ત્રીજ ઘરની ડાંગ (વાત) નાખવાથી ગાેડાળા, થઇ જાય છે.

ધ્રુવતત્ત્વ અંત:તત્ત્વ છે, ત્યારે શુદ્ધપર્યાય ખહિર તત્ત્વ છે.

જ્યારે શુદ્ધ પર્યાયને અ'ત:તત્ત્વ કહીએ ત્યારે અશુદ્ધ પર્યાયને ખહિર તત્ત્વ કહીએ છીએ.

અશુદ્ધ પર્યાયને અંત:તત્ત્વ કહીએ ત્યારે કર્મને બહિર તત્ત્વ કહીએ છીએ. કર્મને અંત:તત્ત્વ કહીએ ત્યારે નાકર્મને બહિર તત્ત્વ કહીએ છીએ.

એમ ખધે ઘટાવી લેવું.

#### (७)

સિદ્ધ (પર્યાય)થી પણ હું અધિક છું. કારણ કે સિદ્ધ (દશા) તાે એક સમયની પર્યાય છે, અને હું તાે એવી એવી અન તપર્યાયોના પિંડ છું.

# (८)

જેમ મેરૂ પર્વાત અડગ છે, હું પણ (સ્વભાવથી) એવા જ અડગ છું. મેરૂમાં તા પરમાહું આવે જાય છે, પરંતુ મારામાં તા કાંઈ આવતું જતું નથી; એવા હું અડગ છું.

# (€)

હું વર્ત માનમાં જ મુક્ત છું, આનંદની મૂર્તિ છું, આનંદથી ભરચક સમુદ્ર જ છું, એવી દષ્ટિ થાય, તાે, પછી માેક્ષથી પણ પ્રયાજન નથી, માેક્ષ થાએા તાે થાએા ન થાએ તો પણ શું. ? (પર્યાયની આટલી ગૌણતા દ્રવ્ય-દિષ્ટિમાં થઈ જાય છે.) મને તો વર્ત માનમાં પણ આનંદ આવી રહ્યો છે, પછી પરિણતિમાં તાે માક્ષ થશે જ (એવી પ્રતીતિ આવી જાય છે) પરંતુ મારે તાે તેથી પણ પ્રયાજન (દિષ્ટિ) નથી.

#### (90)

' કાંઈ કરવુ ' (કર્તુ ત્વખુ હિથી ) તે મરવા ખરાખર છે. પ્રથમથી જ ( મને ) ' કાંઈ કરવું ' ના ભાવમાં મરવા જેવે! ખાજે લાગતા હતા. શુભ પરિણામ થતાં હું ભફીમાં ખળી રહ્યો છું, એમ લાગતું હતું. સમુદ્રના પાણીમાંથી એક ખિંદુ ઉડીને ખહાર રેતીમાં પડે તા તે ખિંદુને રેતી ચુસીને ખતમ કરી દેશે, અને રેતી ગરમ હાય તા ખિંદુ તરત ખતમ થઈ જાય. તે રીતે જ પરિણામ ખહાર જાય છે તેમાં દુ:ખ જ દુ:ખ છે.

#### (99)

દ્રવ્યદષ્ટિના હિસાંખે તેા શુદ્ધ પર્યાય જ પરદ્રવ્ય છે, મારા અસ્તિત્વમાં તે નથી, રાગની તેા વાત જ શું?

# ( 92 )

પર્યાયમાં તીવ્ર અશુભ પરિણામ હેા, અથવા ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ શુદ્ધ પર્યાય હેા, મારામાં (એકરૂપ દ્રવ્ય સ્વભાવમાં ) કાંઈપણ બગાડ સુધાર નથી થતાે, હું તાે જેવા ને તેવા જ છું.

# ( 93 )

(દ્રવ્યદષ્ટિના જેરમાં) કેવળજ્ઞાનથી પણ અમારે પ્રયોજન નથી–મેાક્ષથી પણ પ્રયોજન નથી–તે તેા થઇ જાય છે.

#### ( १४ )

જ્ઞાનના વિષય દષ્ટિના વિષયને સાધવા પુરતાે લક્ષ-માં લેવા ઠીક છે, ખાકી તેનું (તેનાથી વધારે) પ્રયાજન નથી.

#### ( १५)

સાંભળી સાંભળીને મળી જશે, તે દષ્ટિ જાઠ છે. (કાર્યસિદ્ધિ) પોતાના (અંતરપુરૂષાર્થ) થી જ થશે. સાંભળવું, સંભળાવવું, વાંચવું, તે બધું (અહિરમુખભાવ કાર્યસિદ્ધિ માટે) ખેકાર છે. તે હોય તા ભલે હોય, પરંતુ તેના ખેદ થવા જોઇએ, નિષેધ આવવા જોઇએ.

#### (95)

હું પહેલા તેા અધું સાંભળી લઉં, જાણી લઉં, પછી પુરૂષાર્થ કરીશ. આમ પછીવાળા સદાય પછી–પછી જ રહેશે. (અહીં તેા) વર્તમાન આ ક્ષણથી જ કરવાની વાત છે.

#### (99)

વ્યવહારનયને અભૂતાર્થ કહેવામાં સંક્ષેપમાં પરિણામ

६ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.–૩

માત્ર (જે વ્યવહારતયના વિષય છે.) અભૂતાર્થ છે (એમ કહ્યું છે.) ચાહે તા પરિણામ અશુભ• હા, શુભ હા, કે શુદ્ધ હા.

# ( १८ )

પાતાના પરિણામ સુધી જ પાતાની (કાર્ય) સીમા છે. તેનાથી આગળ કાેઈ દ્રવ્ય જઈ શકતું નથી.

# ( 9는 )

પરિણામ પોતાનું હોવા છતાં પણ તેને પોતે ખૂદ જ (કર્તા ખુક્રિથી) પલટાવી શકતા નથી. અને પરિણામમાં કર્તા—કર્મપણાના ધર્મ છે. તેથી તે તા પલટશે જ (જ્યાં સુધી) દષ્ટિ ખહાર ઝૂકી છે, દષ્ટિના પ્રસાર પાતાને છાડીને ખહારમાં છે; તા (ત્યાં સુધી) પરિણામ પણ ખહાર ઝૂકશે. અને (જો) દષ્ટિ પાતાના સ્વભાવ તરફ છે, તા પરિણામ પણ પાતાની તરફ ઝૂકશે. મારે તા પરિણામ પણ પલટાવવું (ફેરફાર કરવા) નથી હું તા અપરિણામી છું અને પલટવું મારા ધર્મ જ નથી. તે તા પરિણામના ધર્મ છે. દષ્ટિના હિસાખથી તા શુદ્ધ પરિણામ પણ મારાથી જુદા જ છે. જ્ઞાન તેને પાતાના અંશે જાણી લે છે.

(२०)

પ્રશ્ન:—પ્રથમ પાત્રતાનું શું સ્વરૂપ છે?

ઉત્તર:—પોતાના દ્રવ્યમાં દર્ષિને તાદાત્મ્ય કરવી, પ્રસારવી પહિર્મુખમાં તાદાત્મ્ય કરતી દર્ષિને પોતામાં તાદાત્મ્ય કરવી તે જ પ્રથમ પાત્રતા છે.

#### ( २१ )

(આત્મિક આનંદના વિષયમાં આપે કહેલું) જ્યાં એકવાર આનંદની ઘૂંઢ પી લીધી, ત્યાં તો વારંવાર તે જ ઘૂંઢ પીવા માટે પોતાની તરફ આવવું પડશે. બીજ કાેઈ જગ્યાએ પરિણતિને રસ જ નહિં પડે. વારંવાર પોતાની તરફ આવવાનું જ લક્ષ રહેશે. બીજો બધા રસ ઉડી જશે.

#### ( २२ )

(સહજ પુરૂષાર્થના વિષયમાં આપે કહેલું) પુરૂષાર્થ કરૂં, પુરૂષાર્થ કરૂં—તે વાત પણ નથી—(સહજ પુરૂષાર્થનું એવું સ્વરૂપ નથી.) હું વર્તમાનમાં જ અનંત પુરૂષાર્થનો પિંડ છું (એવા સ્વ આશ્રયમાં) પર્યાય દ્રવ્ય તરફ ઢળી જ્ય છે. તેથી (ઉપદેશમાં) પર્યાયની અપેક્ષાએ પુરૂષાર્થ કરવાનું કહેવામાં આવે છે.

#### (23)

હું ખૂદ જ વર્તમાનમાં ભગવાન છું. (તેમાં) ભગવાન થવું પણ કયાં છે? પોતાના સ્વભાવમાં દષ્ટિના પ્રસાર થતાં, પર્યાય પોતાની તરફ ઝૂકતાં ઝૂકતાં પર્યાયમાં કેવળજ્ઞાન–સિદ્ધ દશા આદિ થશે જ. મારે તેા તેનાથી પણ

૮ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.–૩

પ્રયાજન (દષ્ટિ) નથી.

( २४ )

પહેલાં તાે (તત્ત્વની) ધારણા ખરાવ્યર હાેવી જોઇએ. પરંતુ ધારણા અંતરમાં ઉતરે ત્યારે સમ્યક્જ્ઞાન થાય છે. ધારણામાં પણ આ તરફ્રનું (આત્માનું) લક્ષ હાેવું જોઇએ. (૨૫)

પાતાના ત્રિકાળી અસ્તિત્વમાં અહંપણું થવાથી પર્યાયણિક <mark>છૂ</mark>ટી જાય છે.

( २६ )

વિભાવ તેા મારાથી ખહુ જ દૂર છે. અહીં તેા પરિણામ ( શુદ્ધપર્યાય ) પણ મારાથી ભિન્ન છે, હું તેા અપરિ-ણામી છું. એક સમયના પરિણામની સાથે વહેતાે નથી.

(२७)

પ્રશ્ન:—દ્રવ્યને પરિણામી કહીએ તેા શું વાંધા ( હર-કત ) છે ?

ઉત્તર:—પરિણામ–પરિણામી કહેવામાં થાંડા શબ્દ કેર છે. પરિણામથી પરિણામીને બતાવવામાં પણ પરિણામનું લક્ષ થાય છે. તેથી (પરિણામનું લક્ષ નહિં કરવાના હેતુથી) પરિણામ–પરિણામી નહિં, પરંતુ અપરિણામી અને પરિ-ણામ એમ કહેા.

( २८ )

શાસ્ત્રમાં વ્યવહારની કેટલીક વાત, જીવ સ્વછંદમાં

ન ચડી જાય તે હેતુથી હેાય છે. તેા તે વાતને પકડીને જવ ગાેટાળામાં ચઢી જાય છે. (વ્યવહારને ઉપાદેય માની લે છે.)

( २૯ )

હું (ત્રિકાળી ) પરિણામમાં જતાે નથી. (ત્રિકાળી સ્વભાવમાં અહંપણું થતાં ) પરિણામ સહજ જ મારી તરફ આવે છે.

### (08)

હું વર્ત માનમાં જ પરિપૂર્ણ છું, કૃતકૃત્ય છું. મારે કાંઈ કરવું –ધરવું છે જ નહિં, એવી દષ્ટિ થતાં, પરિણામમાં આનંદના અંશ પ્રગટ થાય છે, અને વધતાં વધતાં પૂર્ણતા થઈ જાય છે.

#### (39.)

પ્રક્ષ:—શુદ્ધ પરિણામમાં દ્રવ્ય વ્યાપક છે કે નહિ ? ઉત્તર:— આખા દ્રવ્યની અપેક્ષાએ જેવામાં આવે તા દ્રવ્ય પરિણામમાં વ્યાપક છે. પરંતુ દષ્ટિના વિષયની અપે-ક્ષાથી તા દ્રવ્ય અપરિણામી, (છે,) પરિણામમાં વ્યાપક નથી.

#### ( % )

દપ્ટિનું વિષયભૂત દ્રવ્ય એકાંતે કુટસ્થ જ છે. પર્યાય અપેક્ષાએ પર્યાય એકાંત અનિત્ય જ છે.

# ( 88)

પ્રક્ષ:---નિર્વિકલ્પ ઉપયોગમાં કેવાે આનંદ આવે છે?

#### ૧૦ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ

ઉત્તર:—નિર્વિકલ્પ ઉપયોગના સુખની તેા શું વાત કહીએ ! પરંતુ સમજાવવા માટે (જેમ) શેરડીના રસના ઘૂંટડાં પીવાય છે, તેમ આનંદના ઘૂંન્ટડા એક પછી એક ચાલતા જ રહે છે, તેમાંથી નીકળવાના ભાવ જ ન આવે! (૩૪)

[ શુભાશુભ પરિણામ થવા છતાં અંતરંગ સ્થિતિ ખતાવતાં કહ્યું ]

અશુભ પરિણામના કાળમાં આ તરફના (સ્વ-સન્મુખતાના) ઝુકાવ મંદ થાય છે, શુભ પરિણામના કાળમાં આ તરફના વધારે ઝુકાવ થાય છે. દષ્ટિના ઝુકાવ તા તેવાને તેવાજ છે. લડાઈના કાળમાં ખહાર લડાઈની ક્રિયા થાય છે, અને રાગમાં અશુભ રાગની ક્રિયા થાય છે અને હું તા મારામાં જ અચલ રહું છું. મારામાં તા તે જ સમયે રાગની ક્રિયાના પણ અભાવ છે.

#### ( ३५ )

હું અડગ છું, કાેેકથી ડગવાવાળા નથી, એવાે નિશ્ચય કરીને નિર્ણયનું ફળ આનંદ આપવું જેેેેએ, ત્યારે જ નિર્ણય સાચાે છે.

# ( 35)

[ ભેંદ જ્ઞાનનું સ્વરૂપ ]

હરસમય વિકલ્પથી ભેદજ્ઞાન કરવું નથી પડતું,

સહજરૂપ થઈ જાય છે.

# ( ७७ )

દિષ્ટ દ્રવ્યમાં તાદાતમ્ય થવા છતાં પણ પરિણતિ થાેડી ચ્યુત થઇને પર તરફ ચાલી જાય છે. તાે પણ સ્વ-રૂપાચરણની ચ્યુતિ તાે થતી જ નથી.

#### ( 36 )

( સ્વરૂપ ) દષ્ટિ થવા છતાં પણ ચારિત્રગુણની યાગ્ય-તાજ એવી હોવાથી ચારિત્રગુણ પુરા ( શુદ્ધ ) પરિણુમી જતા નથી. શ્રદ્ધાગુણના સ્વભાવ જ એવા છે કે એક જ ક્ષણમાં દ્રવ્યમાં પુરે પુરા વ્યાપ્ત થઈ જવું. ચારિત્રગુણના સ્વભાવ જ એવા છે કે ક્રમે ક્રમે જ પુરૂ થવું. આમ બ - ગુણના સ્વભાવ જ જાદા જાદા છે.

# ( 3는 )

જ્યારે દષ્ટિ પોતાના સ્વરૂપમાં તાદાત્મ્ય થાય છે, તો (પણ ) થાેડા કાળ રાગ આવે તો છે. પરંતુ રાગ લંગડા થઈ જાય છે, તેને આધાર નથી રહેતા.

#### ( 80)

હું તેા કયારેય પણ ખસું નહીં, એવો ખૂટા છું. પરિણામ આવે છે અને જાય છે. પરંતુ હું તેા ખૂંટાની જેમ અચલિત જ રહું છું.

# ( ४१ )

યહિર્મુખ હોવાથી જ્ઞાન ખીલતું નથી, અને અંત-

૧૨ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ

ર્મુખ હોવાથી અંદરથી જ કેવળજ્ઞાન પ્રગટ થઇ જાય છે. પાતાની તરફ જ દેખવાની વાત છે.

#### ( ४२ )

( એક જિજ્ઞાસુ ) આત્માને પર્કડવાની વાત છે!

(ભાઈશ્રી) પકડવું શું? હું તેા સ્વયં છું જ. પકડવું, ફકડવું બધું પરિણામની અપેક્ષાએ કહેવામાં આવે છે. પરિણામ પાતાની તરફ ઝૂકયા તાે પરિણામની અપેક્ષાએ આત્માને પકડ્યો, એમ કહેવાય છે.

# ( && )

પાતાના દ્રવ્યમાં દષ્ટિ તાદાત્મ્ય થતાં જ જ્ઞાન પ્રમાણ થઇ જાય છે, ત્યારે જ્ઞાન (અન્ય ) ખધી વાતા (યથાર્થપણે ) જાણી લે છે.

#### ( 88)

જ્યાં પાતાની તરફથી ખસીને ખહારમાં જવાના જ નિષેધ છે, તાે અશુભમાં જઇને પરમાં રસ પડી જાય, ત્યાં તાે દષ્ટિ પાતાના દ્રવ્યમાં રહી જ કયાં? એ તાે પરમાં ચાલી ગઇ!

#### ( ४५ )

"અનેકાંત પણ સમ્યક્ એકાંત એવા નિજપદની પ્રાપ્તિ સિવાય, અન્ય હેતુએ ઉપકારી નથી." શ્રીમદ્દનું આ વાક્ય મને ખહુ પ્રિય લાગે છે.

# ( ४६ )

બીજા પાસેથી સાંભળવું—માગવું અધી પામરતા છે દીનતા છે, ભીખારીપહ્યું છે. મારામાં શું ખામી છે, કે હું બીજા પાસે માગું! હું તો પરિપૂર્ણ છું.....

#### (80)

"અહો! જે ભાવે તીર્થ'કર ગાત્ર ખંધાય, તે ભાવ પણ નુકશાન કર્તા છે" આ વાત કહેવાની કેાની તાકાત છે? એ તા ગુરુદેવનું જ સામર્થ્ય છે!

#### ( 38)

તીર્થ કરની દિવ્ય ધ્વનિથી પણ લાભ થતાે નથી, તાે પછી બીજા કાેનાથી લાભ થાય? તેં (દિવ્યધ્વનિ ) પણ . પાેતાને છાેડીને એક (ભિન્ન) વિષય જ છે.

#### ( ४૯ )

વિકલ્પથી અને મનથી કરેલા નિર્ણય સાચા નથી. પાતાની તરફ દષ્ટિનું તાદાત્મ્ય કરવાથી જ, પાતાથી કરેલા નિર્ણય જ સાચા નિર્ણય છે. પહેલા વિકલ્પથી, અનુમાનથી નિર્ણય થાય, તેમાં પણ લક્ષ તા અંતરમાં ઢળવાનું જ હોવું જોઇએ.

#### ( 식이 )

હું તેા અડગ છું, કાેંઇથી ડગવાવાળા નથી. જેમ આ દેહાકારમાં સ્થિત આકાશ અડગ છે, હાલતું ચાલતું નથી, તેમ હું પણ અડગ છું.

### ( ५१ )

અતરમાં આનંદના ઘૂંટડા પીતાં, બહારમાં આવવું ગમે જ કાેને ? બહારમાં આવતાં તાે, બાજે જ બાજે લાગે છે.

#### ( પર )

પ્રશ્ન : ચાેથા ગુણસ્થાનમાં (નિર્વિકલ્પ) અનુભવ કેટલા સમયના આંતરે આવતાે હશે ?

ઉત્તર: એ રીતે અનુભવના કાળની કાેઈ મર્યાદા નથી. એ તાે વિશેષ અશુભમાં હોય તાે કાળ લાંએા પણ હોય અને શુભમાં હોય તાે જલદી જલદી પણ અનુભવ થાય. કાેઇને મહિનામાં દસ વાર પણ થઈ શકે છે.

#### ( ५३ )

ચૈતન્ય ગાંસડી હું જ છું, એવી પકકડ થઈ જવાથી મતિ–શ્રુતજ્ઞાન અંતરમાં ઢળી જાય છે. તેથી અંતરમાં ઢળ-વાનું (ઉપદેશમાં) કહેવામાં આવે છે.

#### ( 48)

હુ<sup>ં</sup> વર્તમાનમાં જ સમજણનાે પિંડ છુ**ં**.

# ( ૫૫ )

( અશાતાના ઉદયમાં ) સમ્યગ્દષ્ટિને દુ:ખનું વેદન થાય છે, પરંતુ પાતાના સ્વભાવની અધિકતાના વેદનમાં તે દુ:ખની ગૌણતા થઈ જાય છે. જ્ઞાનમાં શાંતિના વેદનની સાથે સાથે દુ:ખનું વેદન આવે છે, પરંતુ તે વેદન મુખ્ય થતું નથી પોતાના સ્વભાવની જ જ્ઞાનીને અધિકતા રહે છે, પાતાના સ્વભાવની અધિકતા કયારેય છૂટતી નથી.

# ( ५६ )

જ્યારે દષ્ટિ પાેતાના સ્વભાવમાં પ્રસરી જાય છે, ત્યારે પાંચ સમવાય પાેતાના જ્ઞાનમાં જ્ઞેય થઈ જાય છે.

# ( પુછ )

અજ્ઞાની ઉત્પાદ—વ્યયની સાથે સાથે ચાલ્યાે જાય છે. (પરિષ્ણામના ઉત્પાદ—વ્યય થતાં, પર્યાયદષ્ટિ હોવાથી પોતાના જ ઉત્પાદ વ્યય અનુભવે છે ) અને જ્ઞાનીએ નિત્ય (દ્રવ્ય) માં પાતાનું અસ્તિત્વ સ્થાપ્યું છે, તેથી ઉત્પાદ વ્યયની સાથે યાલ્યા જેતા નથી, પરંતુ ઉત્પાદ વ્યયને જાણી લે છે.

#### ( ५८ )

જ્ઞાનની પર્યાય આવે છે અંદરથી, અને (અજ્ઞાનીને) બહારનું લક્ષ હાવાથી દેખાય છે (કે) બહારથી આવે છે, તેથી અજ્ઞાનીને પરથી જ્ઞાન થાય છે એવો ભ્રમ થઈ જાય છે.

# 

અનંત તીર્થ કરો થઈ ગયા. પરંતુ અમને તો ગુરુ-દેવશ્રી બધાથી અધિક છે. જેમ પોતાને ધનની જરૂરત હોય ખને કાઈ લખપતિ પોતાની જરૂરત અનુસાર ધન આપે, તા તે પોતા માટે બીજા કરોડપતિથી પણ અધિક છે. તેમ ગુરુદ્દેવશ્રી અમારા માટે તીર્થ કરથી પણ અધિક છે, જેનાથી ૧૬ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.–૩

અમારૂ હિત થયું છે.

( ६० )

( દ્રવ્યસિંગીની ભૂલ ) દ્રવ્યલિંગી શઇને અગિયાર અગ સુધી ભણે છે, પરંતુ ત્રિકાળી ચૈતન્યદળમાં અહંપણ કરતા નથી, તે જ ભૂલ છે, ખીજ કાેઈ ભૂલ નથી.

# ( ६९ )

પૂ. ગુરુદેવશ્રીએ શાસ્ત્ર વાંચતા સમયે કહ્યું, જેમ વેપારમાં ચાપડાના પાનાં ફેરવે છે, તેમ આ પાનાં છે, કાેઠ ફરક નથી, જો અંતરની ( ધ્રુવ ચૈતન્યની ) દષ્ટિ નથી, તાે ખન્ને સમાન છે.

# ( ६२ )

તીર્થ કર યોગ અને વાણી મળી તો સારું છે, લિબ્યમાં પણ આ ભાવથી મળશે, એવી તેમાં હોંશ આવે છે તો તેનાથી કઈ રીતે છૂટશે ? લાભ માને છે, તો કઈ રીતે છોડશે ? તેનાથી ( એવા ભાવથી ) નુકસાન જ છે, લાભ નથી, લાભ તો મારાથી જ છે. વર્ત માનમાં જ મારાથી લાભ છે એવું જેર નહિ હોય તો પરમાં અટકી જશે.

### ( \( \xi \)

પ્રશ્ન : આત્માનુભવ થયા પછી જ્ઞાની જીવ ન્યાય– નીતિથી ધનાદિની પ્રવૃત્તિ કરે છે ને ?

ઉત્તર : કરવું, ફરવું રહ્યું નથી જે પર્યાય આવવા-વાળી છે તે યાગ્યતા અનુસાર આવી જાય છે પરંતુ તેના તરફ લક્ષ નથી, લક્ષ આ તરફ (અંતર જ્ઞાયકતત્ત્વ)નું છે. અંતરમાં એકત્વ થયું પછી પરિણામ (વિકાર) મર્યા- દિત થઈ જાય છે પરંતુ મર્યાદિત જ હોય છે—થાય છે એમ કહેવાથી (જેર દેવાથી) તેની દષ્ટિમાં પરિણામને મર્યાદામાં રાખવાના જ પ્રયત્ન રહે છે. અર્થાત્ પરિણામને જ દેખતા રહે છે તેથી કહે છે કે જે પરિણામ થવાવાળું છે તે થઇ જાય છે. પરિણામની મર્યાદા દેખતા રહેવાથી અપરિણામીનું જેર છૂટી જાય છે.

# 

તીવ્ર પ્યાસ લાગવી જોઇએ. તરસ લાગે તેા ગમે તેમ કરીને છીપાવવાના પ્રયત્ન કર્યા વિના રહે નહિ.

# ( ६५ )

પ્રશ્ન : અનુભવ માટે વિચાર, મનન, ઘૂ'ટણમાં રહેવુ' જોઈએ ?

ઉત્તર : પર્યાયમાં ખેસીને ઘૂંટણ, મનન કરવામાં પર્યાયમાં ઠીકપણું રહે છે અને દ્રવ્યમાં ખેસવાથી ઘૂંટણ—મનન સહજ થાય છે. ઘૂંટણ આદિ જેર નથી, સહજ થાય છે. જોર તો અહીં (અંતર તત્ત્વ)નું રહે છે. પર્યાયમાં ખેસીને ઘૂંટણ કરવાથી અંદરમાં આવી શકાતું નથી.

#### 

( પાતાના પૂર્વજીવન વિષે કહ્યું ) મને પહેલેથી ઇન્દ્રિય-

વિષયો તરફનો રસ ન હતો અને વિકલ્પોમાં કષાયની ભઠ્ઠી સળગતી હોય, એમ લાગતું હતું. એવા વેદનમાં, તે શું છે— શું છે એવા વિકારની ધૂનમાં રહેતો હતો. (એટલી ધૂન હતી કે) મને શહેરના ખાસ પરિચિત રસ્તાએ સિવાય, કાંઈ રસ્તા વગેરેની પણ ખબર ન હતી. અને કાંઈ વાતના ખ્યાલ રહેતો ન હતો. વિચારનું જોર પહેલેથી જ હતું. તેમાં તીક્ષ્ણતા હતી. દિગંબર શાસ્ત્ર જોયું તો ત્યાંથી નીકળ્યા તો બીજે ક્રિયાકાંડમાં પડ્યો, તેમાં પણ કાંઈ શાંતિ ન મળી. તે પણ છોડી દીધું. પછી 'આત્મધર્મ' વાંચતાં જ ચાેટ લાગી અને ખધી વાત ખ્યાલમાં આવવા લાગી.

### ( ६७ )

ખધી વાતના ગુરુદેવશ્રીએ મસાલા તૈયાર કરી રાખ્યા છે, તેથી કાઈ વાત વિચારવી પડતી નથી, નહિ તાે, સાધક હાય તાેપણ મસાલા તૈયાર કરવાે પડે છે.

### ( 长 )

પ્રશ્ન : અનુભવ થયા પછી પરિણામમાં મર્યાદા આવી જાય છે ને ? વિવેક થઈ જાય છે ને ?

ઉત્તર : વિવેકની વાત એક ખજુ રાખા. એકવાર વિવેકને છોડી દાે (પર્યાયની સાવધાની છોડી દાે) પરિણામ-માત્ર હું છું જ નહિ, હું તાે અવિચળ ખૂંટા છું. મારામાં ક્ષણિક અસ્તિત્વ છે જ નહિ. વિવેકને ખહાને પણ જવ પરિણામમાં એકત્વ કરેે છે.

# - ( ६૯ )

(અજ્ઞાનીને) કષાયની મંદતામાં થાડા વિષયા છૂટતાં, તેમાં ઠીક માનવા લાગે છે, પરંતુ તે પણ તીવ્ર કષાય જ છે, તેમાં કષાય ભર્યો પડ્યો છે.

### ( 00 )

પ્રશ્ન : શરૂઆતવાળાએ અનુભવના પ્રયત્ન કઈ રીતે કરવા ?

ઉત્તર : હું પરિણામમાત્ર નથી, ત્રિકાળી ધ્રુવપણામાં અહંપહું સ્થાપી દેવું તે જ ઉપાય છે.

# (७१)

પ્રશ્ન : શાસ્ત્રમાં તેા પ્રયત્ન કરવા, પ્રયત્ન કરવા તે વાત આવે છે?

ઉત્તર : પ્રયત્ન કરવાનું કહેવામાં આવે છે, પ્રયત્ન થાય પણ છે, પરંતુ પ્રયત્ન પણ છે તો પર્યાય! હું તો પર્યાયમાત્રથી ભિન્ન છું. પ્રયત્ન શું કરું! સહજરૂપ થાય છે. પ્રયત્ન વગેરેનું 'થવું' પર્યાયના સ્વભાવ છે. હું તેમાં ન આવું છું, ન નાઉં છું, હું ત્રિકાળી છું, એવી દષ્ટિમાં પ્રયત્ન સહજ થાય છે.

#### (७२)

વિચારમ થન પણ થાકી જાય, શૂન્ય થઈ જાય, ત્યારે

૨૦ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.–૩

અનુભવ થાય છે. માંથન પણ છે તેા આકુળતા. એકદમ તીવ્ર ધગશથી આદરમાં ઉતરી જવું જોઇએ.

( 80)

પ્રશ્ન : રામચંદ્રજને સીતાજ માટે લડવાના ભાવ આવ્યા, અને ધર્મરાજાને દ્રૌપદીની સાડી મૈંચાવા છતાં પણ ખચાવવાના ભાવ આવ્યા ન હતાે, તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર : તે તો પરિણામની યાગ્યતા જ એવી ભિન્ન ભિન્ન હોય છે. અનેક પ્રકારના કષાયામાંથી જે થવા-વાળા છે, તે થાય છે. તેને કરે, છોડે શું? તે પરિણામમાત્રથી સમ્યગ્દષ્ટિને ભિન્નતા રહે છે. હું કરવાવાળા જ નથી, એમ રહેવું તે જ ખાસ વાત છે.

#### (98)

શાસ્ત્રમાં પરિણામ જેવાની વાત આવે છે તેથી (અ જ્ઞાની) પરિણામ દેખતા રહે છે, ધ્રુવવસ્તુ રહી જાય છે. પરિણામને જ દેખતા રહેવામાં પરિણામની સાથે એકતા થાય છે. પરિણામીમાં એકતા રહેતી નથી. અનિત્યમાં નિત્ય ચાલ્યા જાય છે. પર્યાયની શુદ્ધિ આવી છે અને તેવી છે એવી પર્યાયની વાતમાં રસ પડી જવાથી નિત્યનું જેર રહેતું નથી. પર્યાયમાં જેર કરવાની તેા આદત પડી જ છે.

#### (७५)

આખી વસ્તુ (પ્રમાણના વિષય) દેખાડવામાં, નિત્ય અને અનિત્ય દેખવામાં આવે છે. તેમાં અનિત્ય બીજાનું નથી એવું દેખાડવા માટે છે, પરંતુ દૃષ્ટિન! વિષયમાં તેો નિત્ય જ છું અને અનિત્ય મારાથી ભિજ્ર જ છે. તેનો (ઉત્પાદ—વ્યયનો) ભાવ અને મારા (ધ્રુવનો) ભાવ વિરુદ્ધ છે.

### ( 9€ )

, શક્તિની તરફ જુઓ તો એટલું ભારે ભારે લાગે છે કે આખું જગત ફરી જાય તોપણ તે (અને ત શક્તિઓનો પિંડ) ફરી શક્તો નથી, એવું ધન સ્વરૂપ છે. તેમાં કંઈ વિચલિતતા જ થતી નથી.

### ( ७७ )

્ ( અજ્ઞાની ) પરિણામમાં ખેસીને શક્તિને જુએ છે: "શક્તિ આવી છે, આવી છે." તેમાં તાે જોવાવાળા અને શક્તિ ખે અલગ ચીજ થઈ જાય છે. જેમ બીજો બીજાની વાત કરે છે તેમ તે થઈ જાય છે.

### ( ७८ )

દર્પણમાં જે પર્યાય દેખાય છે, તે તે <sup>ઉપર ઉપર છે</sup>, અ'દરમાં જે દળ પડ્યું છે તે તે જેવું તે તેવું છે. તે પર્યાયરૂપ થતું જ નથી. એ રીતે ત્રિકાળી <sup>સ્વભા</sup>વનું દળ તે જેવું ને તેવું જ છે, પર્યાયમાં આવતું તથી.

#### ( ৩순 )

શ્રદ્ધામાં ત્રિકાળીપણું આવી ગયું તે વિકલ્પથી

રર : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ લા.–૩

ભિન્નતા થઈ ગઈ, તે જ મુક્તિ છે. ચારિત્રમાં મુક્તિ થઈ જશે.

#### ( ८० )

પ્રશ્ન : વસ્તુસ્વભાવનું લક્ષ થઈ જવાથી કાર્ય થાય જ ને ?

ઉત્તર : લક્ષ અને તેનું ધ્યેય બીજાં હોવાથી વસ્તુ બીજી દેખાય છે, તેથી લક્ષની પર્યાયથી જેવું નહિ. હું તેા ખુદ વસ્તુ છું એમ જેવાથી લક્ષની પર્યાય ગૌણ થઈ જાય છે. ત્યાં તે પર્યાય ઉપર વજન નથી આવતું—મુખ્યતા નથી થતી. તેમાં મુખ્યતા ત્રિકાળીપણાની રહે છે.

#### (29)

ખસ એક જ વાત છે કે "હું ત્રિકાળી છું" એમ જમી રહેવું જોઇએ. પર્યાય થવાવાળી થાએ —યાગ્યતાનુસાર થઈ જાય છે. હું તેમાં જતા નથી. ક્ષયાપશમ હોય, ન હોય, યાદ રહે, ન રહે, પરંતુ અસંખ્ય પ્રદેશમાં વ્યાપક થઈ જવું જોઇએ.

#### ( 22 )

પ્રશ્ન : ભગવાનની વાણી ખહુ જેરદાર હશે ? ઉત્તર : વાણીમાં જેર શું હોય? પોતામાં જેર હોય તા વાણીમાં જેરના આરાપ દેવાય છે.

#### (85)

દ્રવ્યલિંગીને ાત્રકાળી પ્રત્યે ઉત્સાહ આવતા નથી,

ઉત્સાહ આવત તેં! "ત્રિકાળી" થઈ જાત.

## ( \( \cap \chi \)

કંઇ કરે નહિ તો ગમે નહિ તેવી ટેવ (કર્તાણહિ) થઈ ગઇ છે. પરંતુ કંઇ કરે તો ગમે નહિ એમ હોવું જોઇએ.

## ( 건 )

( આત્મા માટે ) રૂચિની આવશ્યકતા જોઇએ. દરકાર હોવી જોઇએ. ( વિકલ્પોથી ) થાક લાગવા જોઇએ. તીવ્ર પ્યાસ લાગે તાે શાધે જ.

### ( 25 )

જ્યાં સુધી ડૂખકી અંદરમાં ( આત્મામાં ) નથી મારતા ત્યાં સુધી પ્રયત્ન ચાલુ રાખવા જોઇએ.

### ( 29)

પ્રશ્ન : રુચિ વધતાં વધતાં વસ્તુની મહિમા વધતી જાય છે અને સુગમતા પણ વધુ ભાસે છે?

ઉત્તર : રુચિ વધે છે, એવા ( પર્યાયના ) લક્ષમાં પણ પર્યાયમાં મહત્તા થાય છે, તેમા ( પર્યાયમાં ) હુંપણું દેખાય છે, તેથી ત્રિકાળીમાં નમી શકાતું નથી. તે તો વિક-લ્પવાળી રુચિ છે. હું તા પરિણામ માત્રથી ભિન્ન છું એવા ત્રિકાળીના અનુભવ આવવા તે જ અભેદની રુચિ છે.

#### ( 22 )

કાેઇ એકાંત વેદાંતમાં ખેંચી જાય નહિ તેટલા માટે

૨૪ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.–૩

બન્ને વાત ખતાવી છે. પર્યાય બીજામાં થતી નથી, કાર્ય તે! પર્યાયમાં જ થાય છે એમ કહે તો ત્યાં (પર્યાયની રુચિવાળા) ચાંટી જાય છે–આમ તેા છે ને ! આમ તેા હોવું જોઇએ ને !

અરે ભાઈ! શું હોવું જોઇએ! છોડી દે ખધી વાતો જાણુવાની. હું તો ત્રિકાળી જ છું, ઉત્પાદ—વ્યય કંઇ મારામાં છે જ નહિ.

### ( とと )

પ્રશ્ન : શરૂઆતવાળાને, વિચારમાં ખેસે છે, તો હું આવેા છું–હું આવેા છું તેમ કરે છે, તેમાં કલાક અડધા કલાકમાં ચાક લાગે છે, તો કેમ ?

ઉત્તર : વિકલ્પમાં તેા ચાક જ લાગે ને ! હુ' આવેા છુ'–એમ અનુભવ કરવામાં શાંતિ છે.

#### ( 60 )

એક જ માસ્ટર કી ( MASTER KEY ) છે, ખધી વાતામાં, ખધા શાસ્ત્રામાં એક જ સાર છે. ત્રિકાલીપણામાં અહંપણ જોડી દેવાનું છે.

### ( ૯૧ )

આનં દના અનુભવમાં તેા રાગથી પણ ભિન્ન ચૈતન્યગાળા છૂટા એકલા અનુભવમાં આવે છે. તેના આનં દની શું વાત કરીએ! એ તાે અંદરથી નીકળવું જ ગમે નહિ, ખહારમાં આવતાં જ ભઠ્ઠી ભઠ્ઠી લાગે.

### ( 삼 )

પ્રશ્ન : પાકા નિર્ણય વિના, હું શુદ્ધ છું, ત્રિકાળી છું, ધ્રુવ છું, એમ અનુભવના અભ્યાસ કરે તાે, અનુભવ ચઈ શકે કે કેમ ?

ઉત્તર : નહીં. પાંકાે નિર્ણય નહીં પરંતુ યથાર્થ નિર્ણય કહાે. યથાર્થ નિર્ણય થયા ખાદ નિર્ણયમાં પાકાપણું થાય છે. પછી અનુભવ થાય છે.

#### ( と3 )

પ્રશ્ન : સામાન્યના વિચાર તાે વધુ ચાલે નહિ અને વિશેષના વિચારમાં તાે નિર્વિકલ્પતા થતી નથી ?

ઉત્તર : હું શુદ્ધ છું, એવા છું એવા વિકલ્પ કર-વાની વાત નથી. અને વિચાર પણ એક સમયની પર્યાયમાં થાય છે. અહીં તો હું આવે! જ છું—એવા ત્રિકાળીમાં અહંપણું થઇને અનુભવપૂર્વક એવું પરિણુમન થઈ જવું જોઇએ. વિચારાદિ તો પર્યાયના સ્વભાવ હોવાથી ચાલે જ છે, પરંતુ જોર ધ્યેય સ્વભાવની તરફ રહે છે, તા પરિણુતિ ત્રિકાળીની તરફ ઢળી જાય છે.

#### ( と ( と )

ચાયા ગુણસ્થાનવાળા જીવ દ્રવ્યલિંગ ધારણ કરે છે, તાપણ સ્થિરતા ઓછી છે અને પંચમગુણસ્થાનવાળા અ-શુભમાં વિશેષ રહે છે તાપણ સ્થિરતા (ચાથાવાળાથી) વિ- રક : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.–૩

શેષ છે, કેમ કે ચાેથાવાળા દ્રવ્યલિંગીને શુભભાવમાં રસ અધિક છે—બાહ્ય ઉપયાેગ અધિક છે અને પંચમવાળાને અશુભભાવમાં અધિક હોવા છતાં પણ અ'તરમાં ઢલન અધિક રહે છે.

### 

પ્રશ્ન:—ચાયા ગુણુર-થાનવાળાને વસ્તુના અનુભવ છે અને સ્થિરતાના પ્રયત્ન પણ છે, તાે પછી અનુભવમાં કાળ કેમ લાગે છે?

ઉત્તર:—ચારિત્રની પર્યાયમાં તેટલી અસ્થિરતા છે, પુરુષાર્થની એાછપ છે. પર્યાયની એવી યાગ્યતા છે. પરંતુ દષ્ટિમાં તેની ગૌણતા છે. વર્તમાનમાં જ પૂર્ણ છું—તેમાં પર્યાયની વૃદ્ધિ—હાનિ ગૌણ છે.

### 

અજ્ઞાની પર્યાયમાં જ અહંપણું, સંતાષ, અધિકતા આદિ રાખે છે. પર્યાયમાં ઉલ્લાસ તા છે ને! પર્યાયમાં વિશેષતા તા છે ને! પર્યાયમાં વિશેષતા તા છે ને! આ પર્યાય દ્રવ્યનું માહાત્મ્ય તા કર્યું ને! પર્યાય અંદરમાં તા ઢળે છે ને! એમ ને એમ કાઈ પણ પ્રકારે પર્યાયમાં જ વજન રાખે છે. પરંતુ પર્યાયથી હઠીને હું તા ત્રિકાળી દળ જેવા ને તેવા છું, પરિણામ— માત્ર મારામાં નથી, એ રીતે ધ્રુવપણામાં અધિકતા સ્થાપતા નથી. કેમ કે વેદનમાં તા પર્યાય આવે છે અને દ્રવ્ય તા

અપ્રગટ છે, તેથી અપ્રગટને તો દેખતો નથી, પર્યાયમાં જ અહંપણુ રાખે છે, પરંતુ અહીં તો કોઇ પણ પર્યાય હોય, સુખ અનંત હોય, અથવા જ્ઞાન અનંત હોય, અથવા વીર્ય અનંત હોય તાપણ મને કાંઈ પરવા નથી હું તો સુખસ્વરૂપ જ સ્વભાવથી છું, એમ ધ્રુવસ્વભાવમાં જ અધિકપણાનુ વેદન કરવાનુ છે અને શુદ્ધ પર્યાયા પણ ગૌણ કરવાની છે— ગૌણપણે વેદન કરવાની છે. ધ્રુવવસ્તુમાં અહંપણું સ્થાપિત કર્યા વિના, પર્યાયથી એકત્વ છૂટી શકતું નથી.

# ( ७७ )

આ અપેક્ષાથી નિત્ય છું, આ અપેક્ષાથી અનિત્ય છું, એ રીતે બન્નેય ઠીક છે, એમ (અજ્ઞાની ) કહે છે. અરે! હું નિત્ય જ છું એવું જેર દેવું તા ભૂલી ગયા– તા શું રહ્યું ? અનાદિથી જે હતું તે જ રહ્યું!

## ( 산신 )

વિચાર મનનથી વસ્તુ પ્રાપ્ત થતી નથી (અનુભવ થતા નથી) કારણ કે તે ખહિર્મુખી મનના સંગવાળી છે. વસ્તુ અંતર્મુખ ધ્રુવ છે.

#### ( && )

ચૈતન્યદળમાં અસંખ્ય પ્રદેશમાં પ્રસરી જવાથી પર્યાય દેખાતી જ નથી. (અર્થાત) આવી પર્યાયને છોડીને, આવી પર્યાય કરુ, એમ થતું નથી. પર્યાયમાં સામ્યભાવ આવી ર૮ ઃ દ્ર∘ય દષ્ટિ પ્રકાશ **ભા.−**૩ ગયાે.

### (900)

પ્રશ્ન : કેોઈ જીવ સિવાય, સામાન્યતઃ ખધા જવાને માર્ગના ક્રમનું સેવન કરવું પડે છે. (શ્રીમદ્દ રાજ્યંદ્રજનેો ખાલ) આમાં શું કહેવું છે ?

ઉત્તર : ક્રમ શું ! (હસતાં હસતાં) એ તાં કાેઈ જીવ સીધા અનુભવ કરીને વસ્તુને પકડી લે છે અને ખહુ-ભાગ જીવાની પરિણૃતિ ચંચળ હાેય છે તેથી ધીરે ધીરે શાસ્ત્ર આદિમાં રાેકાતાં રાેકાતાં અહીં (અ'તરમાં) ઢળી જાય છે, તાે ક્રમનું સેવન કહ્યું.

## (909)

ભગવાનની વાણી સાંભળવામાં (સાંભળવાના લક્ષમાં) પાતાના નાશ થાય છે. જેમ સ્ત્રીના વિષય છે તેમ આ પણ વિષય છે ( પરલક્ષી ખધા ભાવા વિષયના ભાવ સમાન જ છે, કારણ કે પરમાર્થે પરલક્ષ થવામાં આત્માના ગુણના ધાત જ થાય છે.)

## ( १०२ )

ખરેખર વાત તે! એમ છે કે સાંભળવાથી જે મહિમા આવે છે, તે નહિ, પણ અંદરથી સહજરૂપે ( સ્વનું ) મહાત્મ્ય આવવું જોઇએ. (ખહારમાં ) તીવ્ર થાર્ક લાગે તે! અંદરથી જ આવે છે.

### (908)

શ્રવણ વાંચન આદિ તેા બધી ઉપર ઉપરની વાત છે. અ'દરથી સહજરૂપ (ભાવ ) આવવેા જોઇએ.

### ( १०५ )

અહીં તો દાતાર થઈ જવાની વાત છે. અહીંથી (બીજા ઉપદેશદાતાથી) લઈ લઉં, એવી વાત જ નથી. એક વખત લાભ મળ્યા, તાે બીજી વખત પણ લાભ મળી જશે, આ પ્રત્યક્ષ લાભ મળી રહ્યો છે ને! એમ ને એમ કરીને તેમાં જ (અજ્ઞાની) રાેકાઈ જાય છે. અંદરના દાતાર-ની વાત તાે રહી નામ માત્ર, અને બહારના દાતારની મુખ્યતા!

### (१०६)

શાસ્ત્રમાં વાત આવે કે ખરફના સંયોગથી પાણી વધારે શીતળ થાય છે તેમ અધિક ગુણવાનના સંગમાં રહેવાથી વધારે લાભ થાય છે. એવું સાંભળતાં અજ્ઞાની ત્યાં ચોંટી જાય છે. અસંગની વાત છોડી દીધી, ગુણહીનના સંગ છોડીને ગુણવાનના સંગ કર્યા, પણ અસંગતા રહી ગઈ!

#### (900)

શાસ્ત્રામાં અનેક પ્રકારના કથન આવે છે તેથી અજ્ઞાની તેમાં ગૂંચવાઈ જાય છે. પરંતુ નિશ્ચયની વાત મુખ્ય કરીને નિમિત્તનું જ્ઞાન કરવાનું છે, તે ભૂલી જાય છે. કેમ કે અનાદિના સંગના અભ્યાસ છે ને! તેથી એક સંગ (અશુભ) છાેડીને બીજો (શુભ) સંગ પકડી લે છે.

### ( १०८ )

અનુભવની વાત તો શું કહેવી! એકવાર વિજળીના કરંટની જેમ અંદરમાં ઉતરી જવું જોઇએ. જેમ કરંટના કાળ થાંડા, તાપણ આખું શરીર ઝણઝણી ઉઠે છે, તેમ અસંખ્ય પ્રદેશમાં આનંદ આનંદ થઈ જાય છે. પછી શુભાશુભ વિકલ્પ આવે છે. પણ અનુભવથી છૂટવા ઈચ્છે નહિ, તાપણ છૂટી જાય છે. છૂટી જાય તા છૂટા, પણ હું તા આ ( ત્રિકાળી આત્મા ) જ છું.

## ( ੧০৮ )

શાસ્ત્ર ખધાં વાંચી જાય પરંતુ અનુભવ વિના તેના ભાવ ખ્યાલમાં આવે નહિ. ખધી અપેક્ષા તાે જાણી લે, પરંતુ તેમાં જ (જાણુપણામાં જ) ફસાઈ જાય છે.

#### (990)

ત્રિકાળીનું જેર નથી તેથી ક્ષણિક શુભાશુભ ભાવમાં આખે આખા ચાલ્યા જ્ય છે. ક્ષણિક દુ:ખ આવ્યું ત્યાં ત્રિકાળી દુ:ખ માનવા લાગે, ક્ષણિક સુખ આવ્યું ત્યાં ત્રિકાળી સુખ માનવા લાગે. અને જે ત્રિકાળીમાં અહંપણું થયું તેા ક્ષણિક પર્યાય જે યાગ્યતાનુસાર થવાવાળી છે, તે

થાચ્યા; હુ**ં** તેમાં ખસતાે નથી. (૧૧૧

( 999 )

( જ્ઞાતાદષ્ટાનું સ્વરૂપ ખતાવતાં કહ્યું ) નિર્વિકલ્પ અનુભવ થતાં જ જ્ઞાતાદષ્ટા થઈ શકાય છે. એમ વિકલ્પથી જ જ્ઞાતા માનીને—થવાવાળું હતું તે થયું, એમ માનીને સમાધાનમાં સુખ માને છે, તે તો ( માંસ ખાવાવાળા ) માંસ ખાવામાં અધારી અને ભૂંડ વિષ્ટા ખાવામાં, પતાંગિયું દીપકમાં સુખ માને છે, તેવું તે સુખ છે. નિર્વિકલ્પ અનુભવ વિના ધારણામાં ઠીક માને—સુખ માને, તે તે કલ્પનામાત્ર છે, વાસ્તવિક સુખ નથી.

#### ( 992 )

પૃ. ગુરુદેવશ્રીએ એટલું પ્રસિદ્ધ કરી દીધું છે કે કાેઈ ખામી રહી નથી, પૂરેપૂરાે સૂક્ષ્મ ખુલાસાે કર્યાે છે.

## ( ११३ )

યાગ્યતા હોય તે સાંભળતાં જ સીધા અંદરમાં ઉતરી જાય છે તેથી તો કહે છે કે "તેવી તેની કાળલિધ." ત્યાં (અજ્ઞાની) કહે અરે, પુરુષાર્થને તો ઉડાડી દીધા! અરે ભાઈ! પુરુષાર્થ તેનાથી જુદા થોડા છે? કાઈ સ્વચ્છંદન તા કરી લે, તેથી પુરુષાર્થ કરવા તેમ કહ્યું છે, પરંતુ ત્રિકાળી માં અહંપણું થાય તેમાં પુરુષાર્થ તો હાય જ, છે પરંતુ આ (પુરુષાર્થની) પર્યાય જેટલા હું નથી, હું તા ત્રિકાળી દળ જ છું.

૩૨ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.-3

#### (998)

10

જે નિર્વિકલ્પતા થાય છે તેમાં તેા આખું જગત, દેહ, વિકલ્પ, ઉઘાડ વગેરે કાંઇ દેખાતું જ નથી. એક પાતે જ પાતે દેખાય છે. અંદરમાં જાય તાે ખહારનું કાંઇ દેખાય નહિ.

# ( ૧૧૫ )

અરે ભાઇ! તું તારા અસંખ્ય પ્રદેશમાં આખે-આખા ચૈતન્યમૂર્તિ છા, તેમાં ખેસી રહે ને! ઉઠીને ક્યાં જાય છે!

# ( ११६ )

શાસ્ત્રથી જ્ઞાન નથી થતું એમ સાંભળે એને "ખરા-ખર છે" એમ કહે પરંતુ અંદરમાં ( અભિપ્રાયમાં ) તો પોતે બહારથી ( શાસ્ત્ર આદિથી ) જ્ઞાન આવે છે, તેમ માને છે. વાણીથી લાભ નથી તેમ કહે પરંતુ માન્યતામાં સાંભળવાથી પ્રત્યક્ષ લાભ થતા દેખાય છે, તા થાં કું તા સાંભળી લઉં, તેમાં નુકશાન શું છે? ( અજ્ઞાનમાં એવા ભ્રમ રહે છે ) અરે ભાઇ! તેમાં નુકશાન જ થાય છે, લાભ નહિ. ઉપરથી નુકશાન કહે અને અંદરમાં લાભ માનીને પ્રવર્તે, તે કેવી વાત? એમાં અડકી જાય છે.

( ११७ )

પ્રશ્ન : રુચિ કેમ થતી નથી?

ઉત્તર : જરૂરિયાત દેખાય તો અંદરમાં આવ્યા વિના રહે જ નહિ. સાંભળે છે (તેમાં ) પ્રસન્નતા આદિ થાય છે પરંતુ સુખની જરૂરત હોય તો અંદરમાં આવે. જરૂરત ન હોય તો ત્યાં (પ્રસન્નતા આદિમાં ) જ ઠીક માને. લાભ છેં, નુકશાન તો નથી ને! (એવો ભાવ રહી જાય છે.)

(

### ( ११८ )

વિકલ્પની ભૂમિકામાં પણ (જેને) નિર્ણય ચતો નથી તેને નિર્વિકલ્પ નિર્ણય ચવાના અવકાશ જ ક્યાં છે? (૧૧૯)

(સ્વયંના પરિણામ ખતાવતાં કહ્યું) એટલી લગની રહે છે કે ક્યારે હું એકાંતમાં ખેસું. એકાંતમાં ખેસવાની લગની રહે છે. તોપણ એકાંત ન મળે, તો તે રીતે અંદરમાં જ એકાંત ખનાવી લઉં છું. એકાંત ન મળે તો તેના માટે તડપતો નથી. (આકુળતા કરતો નથી)

#### ( 9२० )

જૈનદર્શન જ એક એવું છે કે જે વીતરાગ હોવાથી બીજાને પાતાના સમાન બનાવી લે છે, આ તેની ખાસ વિશેષતા છે. બીજા મતવાળા શિષ્યને ઘણું કંઇ આપી દે, પરંતુ પૂરું તો આપે નહિ, કેમ કે તેઓ ક્ષાયી છે.

### ( 939)

્રપ્રશ્ન : દ્રવ્યલિંગી આટલું સ્પષ્ટ જાણીને 'ત્રિકાળી-પ ૩૪ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ લા.-3

માં ' અહ'પણ' કેમ કરતા નથી ?

ઉત્તર: તેમને સુખની જરૂરત નથી. કારણ કે તેમને એક સમયની ઉધાડ પર્યાયમાં સંતાષ છે—સુખ લાગે છે. તેથી 'ત્રિકાળી 'ને કેમ પકડે ?

### ( 922 )

ખરેખર તો (મિશ્યાત્વમાં) તીવ્ર દુ:ખ લાગવું જોઇએ. જો તીવ્ર દુ:ખ લાગે તો સાચા સુખ વિના સંતાષ થઈ શકે નહિ. તેમ જ દુ:ખની વેદના સુખને શાેધ્યા વિના રહે જ નહિ.

# ( १२३ )

(સ્વયંના પરિણામ ખતાવતાં કહ્યું) નિર્વિકલ્પ આનંદની તો વાત શું કરીએ! વિકલ્પના સમયમાં પણ સુખ અને શાંતિ તો વધતી જ રહે છે. તોપણ નિર્વિકલ્પ આનંદ તો તેનાથી પણ ખહુ ઉંચા દરજ્જાના છે. તે આનંદથી છૂટતાં તો માત્ર દુ:ખ જ દુ:ખ થાય છે. જેમ ખરફમાં પડેલા ખરફથી છૂટીને અગ્નિમાં પ્રવેશે ત્યારે જે દુ:ખ થાય છે, તેમ નિર્વિકલ્પમાંથી નીકળતાં થાય છે. તેથી નિર્વિકલ્પમાં જવાની લગની રહે છે.

### ( १२४ )

આખરમાં ગમે તેટલું સાંભળા પણ સુખ તા અહીંથી ( અંતરમાંથી ) જ શરૂ થાય છે. આ થાેડું સાંભળી તાે લઉં, તેમાં શું નુકશાન છે? પછી અંદરમાં જઇશ, તે વાત ઠીક નથી. વળી એક સમયની જ્ઞાનપર્યાયમાં વિચાર કરી કરીને પણ શું મળશે ? ત્રિકાળીની તરફ જેર દેવાથી જ ક્ષાણુક પર્યાયની એકતા છૂટીને સુખ મળશે.

# ( ૧૨૫ )

પ્રશ્ન : વર્તમાન જ્ઞાન-વેદન ખ્યાલમાં આવે છે, તે રીતે ત્રિકાળી સત્ ખ્યાલમાં કેમ નથી આવતું ? ઉઘાડમાં તાે યુક્તિ વગેરેથી આવે છે, પરંતુ અંદરથી કેમ નથી આવતું ?

ઉત્તર : જે ઉઘાડમાં ન્યાયથી ખ્યાલમાં આવી તે ખ્યાલવાળી જ્ઞાનપર્યાય પણ કાેઈ આધાર ઉપર ઉભી છે, તે આધારવાળી વસ્તુ શું છે, એ દેખીને તે આધારવાળી શક્તિમાં જ થંભી જવું – પ્રસરી જવું, તે જ સત સ્વભાવ છે.

## ( १२६ )

આ (ચાર) ગતિઓની વાત તેા ખહુ સ્થૂળ છે, અહીં તેા સિદ્ધગતિ અને સિદ્ધપર્યાયથી પણ અધિકમાં (ધ્રુવમાં) અહંપણું કરવાની વાત છે.

### ( १२७ )

પ્રશ્ન : પર્યાયથી છૂટું કેવી રીતે થવું ?

ઉત્તર : પર્યાયથી તેા છૂટા જ છે. ત્રિકાળી તેા પર્યાયમાં આવતા જ નથી. પરંતુ પર્યાયમાં એકતા કરી રાખી છે તે એકતા ત્રિકાળીમાં સ્થાપવાની છે.

## ( १२८ )

જ્ઞાનીને તેા ત્રિકાળીમાં જ અહંપણું હેાવાથી, વાંચન, શ્રવણ, પૂજન આદિમાં પણ અંદરથી વૃદ્ધિ થતી રહે છે.

# ( ੧੨૯ )

દેવ—ગુરુ આદિ નિમિત્તના સાંસારિક વિષયાની અપેક્ષાએ ફરક છે. કારણ કે સાંસારિક વિષયા તા પાતાની તરફ ઝૂકાવ કરવાનું કહે છે. અને દેવાદિક નિમિત્તા પાતાની તરફ ઝૂકાવના નિષેધ કરીને "આત્માની તરફ ઝૂકી જાએ!" એમ કહે છે. તેથી દેવાદિક નિમિત્તામાં ફરક કહેવામાં આવે છે. પરંતુ જે જવ પાતાની તરફ ઝૂકતા નથી, દેવાદિકની તરફ જ ઝૂકેલા રહે છે, તેમણે તા આ સાંસારિક વિષયાની જેમ આમને પણ વિષય ખનાવી લીધા. તેમાં કાંઇ ફરક રહ્યો નહિ.

## ( 930 )

જ્યારે મુનિએંગ પોતાને માટે, શાસ્ત્રમાં રમતી ખુદ્ધિને વ્યભિચાર માને છે, તો નીચેવાળાની તે વ્યભિચારી ખુદ્ધિ છે જ. તેમાં (અજ્ઞાની) જીવ એમ લે છે કે મુનિએંગ તો પોતાને માટે વ્યભિચારી માને તે ઠીક છે પણ આપણે તો થોડી શક્તિવાળા છીએ, આપણે તે શાસ્ત્ર આદિનું અવલંખન જ જોઇએ એમ ખહાનું લઇને ત્યાં સંતાષ માનીને અટકી જાય છે. પહેલામાં પહેલું તો ત્રિકાળીમાં પ્રસરી જવાનું છે. તે જ સર્વ પ્રથમ કરવાનું છે.

# ( 939 )

એક સમયની પર્યાયમાં જ વેદન તો આવે છે. શક્તિ-માં તો વેદન નથી. તેથી આ વેદન જ પ્રસિદ્ધ હોવાથી તેને જ અજ્ઞાની 'આત્મા ' માની લે છે. ખરેખર તો આત્મા ક્ષિણિક પર્યાયમાં જતા જ નથી, એવા ને એવા જ ત્રિકાળ રહે છે. તેમાં અહંપણું થયા વિના સુખશાંતિ થઈ શકતી નથી.

### ( ૧૩૨ )

ગુરુદેવશ્રીના ઉપદેશમાં એટલાે ખુલાસાે છે કે આમૂળથી ધર્મ પંચમકાળ સુધી ટકશે, તેમ દેખાય છે.

### ( 933 )

પરિણામમાં ખેસીને (ત્રિકાળી) વસ્તુને દેખવાથી, વસ્તુ ભિન્ન દેખાય છે. તેથી પરિણામથી ભિન્ન થવા માટે વસ્તુમાં ખેસીને દેખવાનું છે, ત્યાં વસ્તુમાં અહંપણું (એક-ત્વ) થવાથી પર્યાયનું કાર્ય ભિન્ન દેખાવા લાગશે, અને (એવી) ભિન્નતા દેખાવાથી પર્યાય નાશ થવા છતાં પણ અહંપણું (દ્રવ્યમાં) તા ત્રિકાળ જ રહે છે, તેથી પર્યાય નાશ થતાં આકુળતા નહિ થાય. અને અહીં (ત્રિકાળીમાં) ખેસવાથી સુખશાંતિ વધશે.

## ( ४६९ )

ખરેખર તેા તીવ્ર દુ:ખ (મિથ્યાત્વનું) થાય તેા સુખ મળે જ છે. વિકલ્પમાં એકલું દુ:ખ જ દુ:ખ લાગે, ૩૮ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.–૩

ત્યારે સુખની તરફ જાય છે, તેા સુખ મળે છે.

### (१३५)

મને તેા આ છ આવશ્યક નહીં, પરંતુ એક જ (અતમુખ થવાનું) આવશ્યક છે, તે વાંચીને એટલા (ઘણા) આનંદ થયા હતા. તે મને યાદ છે.

# ( १३६ )

પૂ. ગુરુદેવશ્રીએ કેવા વસ્તુસ્વભાવ સ્પષ્ટ કરી દીધા છે! તે તેા તૈયાર કરેલા શીરા છે. આપણે તા સીધા ખાઇએ છીએ, નહીં તા અમારી તા શાસ્ત્રમાંથી કાઢવાની એટલી શક્તિ નથી.

# ( १३७ )

એક સમયની જ્ઞાનપર્યાય સ્વતંત્ર છે. (તેમાં) પૂર્વ-પર્યાય પણ કારણ નથી, તેમાં ત્રણ કાળના પદાર્થી જાણવાની તાકાત છે એમ સાંભળીને મને તેં એવી ચાંટ લાગી કે ત્યારથી મારું વાંચન એાછું થઈ ગયું. ચાલા ને, પર્યાયના સ્વભાવ જ જાણવાના છે તાં સહેજે જણાઇ જશે. ( જાણવા માટે) આકુળતા શા માટે કરવી? અહીં ( અંતરમાં ) સુખ પીઓ ને! ન્યાયાદિ નક્કી કરવામાં આકુળતા થાય છે, આપણે તાં સુખ જોઇએ.

#### ( १३८ )

ખરી વાત એ છે કે બધી ધારણા (અજ્ઞાની પણ) સાચી કરી લે છે, પરંતુ પર્યાયમાં બેસીને દ્રવ્યને દેખે છે, તેથી દ્રવ્ય જુદું ને જુદું પડ્યું રહે છે. પર્યાયમાં ખેસીને દ્રવ્યને દેખવાનું નથી પરંતુ દ્રવ્યમાં ખેસીને દ્રવ્યને દેખવાનું છે. જેથી દ્રવ્યમાં અહંપણું પ્રસરી જય છે (અભેદતા થાય છે). પર્યાયમાં ખેસવાથી (એકતા કરવાથી) દ્રવ્ય તા દૂર જ પડ્યું રહે છે.

### ( ૧૩૯ )

ગુરુદેવશ્રીની સિંહગર્જના એવી છે કે બીજાને નિર્ભય બનાવી દે છે, અને જંગલના સિંહની ગર્જના તેા બીજાને . ભયવાન બનાવે છે. તેથી આ સિંહમાં ઘણા ફરક છે.

## ( १४० )

થોડું આ તો કરી લઉં, આ તો જાણી લઉં, સાંભળી તો લઉં તે ખધા અટકવાના રસ્તા છે. (પાતાના) અસંખ્ય પ્રદેશમાં પ્રસરીને પૂરેપૂરા વ્યાપક થઇને સ્થિર રહેા ને! સુખશાંતિ વધતી જશે. વિકલ્પાદિ તૂટતા જશે.

# ( १४१ )

ભૂખ-તરસ લાગે છે, તો તેને મટાજ઼ા વિના ચેન પડતું જ નથી. તેમ જો વિકલ્પમાં દુ:ખ લાગે તો સુખ શોધી જ લે. તેના વિના ચેન પડે જ નહિ, એવો જ સ્વભાવ છે.

# (१४२)

પ્રશ્ન : જે વિકલ્પમાં દુ:ખ જ દુ:ખ લાગવાનું કહ્યું તે તેા નાસ્તિ પક્ષમાં ગયું ?

#### ૪૦ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.-3

ઉત્તર : નાસ્તિ પણ દ્રવ્યની અપેક્ષાથી છે. ખાકી તો તે (પર્યાય) અંશમાં દુ:ખ નીકળીને સુખ પ્રગટે છે, અને એવું દુ:ખ થાય ત્યારે તેા દ્રવ્યની તરફ આવશે.

## ( १४३ )

પ્રશ્ન : ત્રિકાળીમાં પ્રસરવામાં જ્ઞાન કારણ છે કે દિષ્ટિ કારણ છે?

ઉત્તર : મુખ્યપણે તેા દર્ષ્ટિ જ કારણ છે, ગૌણપણે જ્ઞાનને પણ કહેવાય છે. બન્ને સાથમાં જ છે. દર્ષ્ટિ પ્રસરી જાય છે, તેા જ્ઞાન પણ થઇ જાય છે.

પ્રશ્ન : દષ્ટિ તેા જાણતી નથી ! જ્ઞાન જ જાણે છે? ઉત્તર : તે અપેક્ષાએ જ્ઞાનને પણ કારણ કહીએ. પરંતુ યથાર્થમાં તેા એ પ્રકારે અગિયાર અંગવાળાને જ્ઞાન તેા થઈ જાય છે, દષ્ટિ નથી થતી. તેથી યથાર્થમાં તેા દષ્ટિને જ કારણ કહીએ.

#### ( १४४ )

નિર્વિકલ્પ ધ્યાનના પહેલાં અનેક પ્રકારનું ચિંતવન કલાકાે સુધી ચાલે, તાેપણ તે નિર્વિકલ્પતાનું કારણ નથી; તે તાે અઠક છે. નિર્વિકલ્પતા તાે અંતરમાં ઉત્ર અવલ બનથી-જ થાય છે. વિચારરૂપ ધ્યાન તાે અઠક છે.–થાય છે–આવી જાય છે, પરતું તે અવલ ખન નથી. અવલ ખન તાે અંદરમાં લીધું છે, તેમાં જ ઉત્રતા થતાં નિર્વિકલ્પતા થાય છે. જે અડકરૂપ વિચાર આદિને કારણ માનવામાં આવે, તે! વિચારથી છૂડીને અંદર આવી શકાય નહિ. અડક માનવા-થી અંદર આવી શકાય. આછી શક્તિને લીધે પર્યાયમાં અનેક જાતના વિચાર ચાલે છે, તેમાં ઉલ્લાસ પણ થાય છે, પરંતુ તે ચિંતવન આદિ કારણ નથી, અડક છે.

# (१४५)

પ્રશ્ન :—પરિણામ અંદર જામતા નથી, ખહાર કેમ દાંડે છે?

ઉત્તર :—વાછરડાને ખાંધીએ નહિ તો ખહાર ચરવા લાગે છે. જો ખૂંટે ખાંધી દઇએ તો ફર્યા કરે પણ ત્યાંથી ખહાર ન જઇ શકે. તેમ ધ્રુવમાં પર્યાયને ખાંધી દેવાય, તો પર્યાય ધ્રુવમાં જ ફરશે, ખહાર નહિ જાય. ફરવું તો તેના સ્વભાવ છે. પરંતુ ધ્રુવ ખૂંટામાં જ ફરશે, અને સુખ મળતું રહેશે.

## ( १४६ )

અમને તેા સુખ પીવાની અધિકતા રહે છે, જાણ-વાની નહીં. અને ખરેખર વિકલ્પથી જાણીએ છીએ તે તેા સાચું જાણવું જ નથી. અંદરમાં અભેદતાથી જે સહજ જાણવું થાય છે, તે જ સાચું જ્ઞાન છે. પરસત્તા અવલંબી જ્ઞાન તેા હેય કહ્યું છે ને! વળી શિવભૂતિ મુનિ વિશેષ જાણતા ન હતા, તાેપણ અંદરમાં સુખ પીતાં પીતાં તેમને ૪૨ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.-3

કેવળજ્ઞાન થઈ ગયું.

### ( ৭४७ )

દેવ, ગુરુ, શાસ્ત્ર, શ્રવણ, વિચાર, વાંચન, મનન, ઉઘાડ, અને એક સમયની પૂર્વ—ઉત્તર પર્યાય, જે જે સાધન રૂપ કહેવામાં આવે છે, તે બધું (નિશ્ચયથી) બાધકરૂપ છે, એમ ન માને ત્યાં સુધી તા ત્રિકાળીમાં આવી શકાય નહિ. વળી ઉપર ઉપરથી બાધકરૂપ કહે અને અંદરમાં સાધનરૂપ માનતા રહે, તા ત્યાં જ સુકાવ રહ્યા કરશે, ત્રિકાળીમાં આવી શકશે નહિ.

#### ( १४८ )

પહેલાં તો આ વાત નક્કી કરી લ્યા કે સાંભળવાથી જ્ઞાન થતું નથી, સામાન્યથી (સામાન્ય સ્વભાવના આશ્રયથી) જ્ઞાન થશે. પછી સાંભળવાના વિકલ્પ ઉઠે તાપણ તેમાં ખેદ થવા જોઇએ. હું તા વર્તમાનમાં જ પરિપૂર્ણ છું— વર્તમાનથી જ મારે કંઈ કરવું નથી. પરિણામમાં પુરુષાર્થ સહજ થાય છે. કરું, કરું એ તા આકુળતા છે—બાજો છે.

#### ( 9४૯ )

અહીં તેા પરિણામમાત્રને વ્યવહાર કહે છે. માેક્ષ અને માેક્ષમાર્ગ ખધા વ્યવહાર છે. હું તેા અક્રિય ધ્રુવતત્ત્વ છું.

#### ( १५० )

પાતાનું સુખ જ<mark>ે</mark>યું નથી. તેથી કાેની સાથે મેળવે

કે આ દેવ, ગુરુઆશ્રિત વૃત્તિ પણ દુ:ખ છે, એમ નાણે! તેથી (અજ્ઞાનીએ) એકાંત દુ:ખને એકાંત સુખ માની લીધું છે.

## ( ૧૫૧ )

વસ્તુસ્વરૂપ જેવું છે તેવું છે. તેા પછી અપેક્ષા લગાડીને ઢીલું થેડું થઈ શકે છે?

### ( १५२ )

સ્વદ્રવ્યમાં એકત્વ કર્યા વિના રાગથી અને શરીરથી ભિન્નતા થઇ શકતી નથી, ભલે ભિન્ન છે, ભિન્ન છે એમ કહે. અને પાતાના દ્રવ્યમાં એકત્વ થતાં સહજ જ ભિન્નતા થઇ જાય છે, વિકલ્પ ઉઠાવવા પડતા નથી, સહજ જ ભિન્નતા રહે છે.

# ( ૧૫૩ )

પ્રશ્ન : અધિક ગુણીનું ખહુમાન કરવું કે નહિ?

ઉત્તર : અભિપ્રાય તેા બીજાનું બહુમાન કરવાના હાય જ નહિ અને ખેંચાણના કારણે બહુમાન આવી જાય તાે તેને દીનતા માનવી જોઇએ. તેના પણ ખેદ હાેવા જોઇએ.

## (१५४)

દેવ—ગુરુના પ્રત્યે જે મચક થાય છે તે પણ નપું-સકતા છે અને અભિપ્રાયમાં મચક હોય તો તે અન**ં**તી ૪૪ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.-3

નપુંસકતા છે.

## (१५५)

(શાસ્ત્રમાં) મુનિને માટે એમ કહ્યું છે કે બીજા મુનિ બીમાર હોય તે વૈયાવૃત્ય કરવી. તે તે વિકલ્પ હોય તે એવા હોય એની વાત છે. (પોતામાં) એકાગ્ર થઈ જાય તે પહેલાં તે જ કર્તવ્ય છે, વિકલ્પ કર્તવ્ય નથી.

## (१५६)

અધિક પુષ્ય એ વિષ્ટાના માટા ઢગલાે છે.

# ( १५७ )

કેવળજ્ઞાનની પર્યાય તે પણ જે ઉપેક્ષણીય છે ( દર્ષિના વિષય નથી ) તાે પછી ક્ષયાપશમ જ્ઞાનની તાે વાત જ શું ?

#### (१५८)

કાેંકિપણ કથન સમજવા માટે જે અભિપ્રાયને છાેડીને અર્થ કરવા જશે તાે અર્થ પણ ખાેંટા થશે.

### (१५८)

શુભરાગને કર્તાવ્ય માનવાની તેા વાત જ શું ? મા રું તેા કેાઇ કર્તાવ્ય જ નથી, એમ પહેલાં પાકું થવું જોઇએ. ( ધ્રુવમાં કર્તાવ્ય કેમ હેાઈ શકે ? હું તેા ધ્રુવતત્ત્વ છું.)

# ( १६० )

પહેલાં વિકલ્પાત્મકમાં તેા આ નિર્ણય કરી હ્યાે કે

પરિણામની અપેક્ષાએ અહીં (અંતરમાં) જ જામવાનું છે. બીજું કંઇ કરવાનું નથી. વળી તે વિકલ્પાત્મક નિર્ણયનું પણ અવલંખન ન હેાવું જોઇએ, અને હું તેા અપરિણામી છું–પરિણામમાં જતાે જ નથી, એવા અભ્યાસ થતાં દષ્ટિ જામી જશે.

## ( १६१ )

અહીં (સ્વદ્રવ્યમાં) દષ્ટિ જામી ગઇ, ખસ તે જ મુક્તિ છે, મુક્તિ કરવી નથી.

## ( १६२ )

ખીજી ખધી જગ્યાએથી તેા છૂટ્યો પરંતુ અહીં આવ્યો તેા દેવગુરુને ચેાંટ્યો, અહીંથી જરૂર થશે, તે તેા તેનું તે જ થયું, નવી દુકાન ચાલુ કરી, માત્ર નિમિત્ત જ ખદ્દલ્યું.

# ( १६३ )

ગમે તેવી પણ વાત કહેવામાં આવે, પરંતુ ત્રિકાળી-ની અધિકતા કયારેય પણ છૂટવી જોઇએ નહિં, કથન ગમે તેવાં આવે પરંતુ તે વાત કાયમ રાખીને બીજ ખધી વાત છે. ત્રિકાળીની અધિકતા કયારેય છૂટવી જોઇએ નહિ.

# ( १६४ )

દેવની સન્મુખ જુંએા તેા દેવ એમ કહે છે કે હું તમારી સામે જેતા નથી. તમે પણ મારી સન્મુખ ન જુંએા, પાતાની સન્મુખ જુંએા. ૪६ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.- 3

## (१६५)

ષટ્ આવશ્યક કહેવામાં આવે છે, પરંતુ વાસ્તવમાં તો તે અનાવશ્યક છે. (શ્રાવકની ભૂમિકામાં) વિકલ્પ આવે છે તો કેવા પ્રકારના આવે છે તે ખતાવવા માટે કહેવામાં આવે છે. વાસ્તવમાં તા તેમાં પણ ખેદ અને દુ:ખ જ લાગે છે. સ્વભાવસુખમાં જમતાં જ વિકલ્પની આકુળતા ભાસે છે કે આ આવશ્યકાદિ પણ દુ:ખભાવ છે, ઉપાદેય કેવા?

#### 

શુદ્ધ જીવાસ્તિકાયની દષ્ટિ વિના, શાસ્ત્રમાં જે કથન આવે છે, તેની કેટલી હદ સુધી મર્યાદા છે, તે સમજમાં આવે નહિ. અને દષ્ટિ થતાં જ્ઞાનમાં સહજ જ ખધી વાતો સમજમાં આવી જાય છે.

## ( १६७ )

સર્વાર્થ સિદ્ધિના દેવા ૩૩–૩૩ સાગર સુધી ચિંતન, મનન કરે છે. તાપણુ કેવળજ્ઞાન નથી થતું, અને અહીં અંતર્મુહુર્ત એકાગ્રતા થતાં કેવળજ્ઞાન થઈ જાય છે. જાણ-વાથી (જાણપણાથી) પ્રયોજન–સિદ્ધિ થતી નથી, લીનતાથી સિદ્ધિ થાય છે.

### ( 9 독 ८ )

જેની જે રુચિ હેાય છે તેને તે જ રસની મુખ્યતા

હેાય છે, તેથી મરણ સમયે પણ તે જ રસની ઉગ્રતા થઇ જાય છે.

## 

અશુદ્ધ પર્યાય (અંશ)નું મુખ ખહારની તરફ છે અને શુદ્ધ પર્યાય (અંશ)નું મુખ પાતાની તરફ છે: ખન્નેનું મુખ જ ઉલટું છે, તેથી તે સહજ જ ભિત્ન દેખાય છે.

## ( १७० )

અહીં તો મહારાજ સાહેંખે ભૂમિકા તૈયાર કરી દીધી છે. ખસ, હવે તો થાેડું સુખનું બીજ વાવી દેવું, જેથી મહાઆનંદ થાય.

### ( 909 )

પ્રશ્ન : ઉપયોગને અંદરમાં વાળવાની વાત છે ને ? ઉત્તર : તેમાં પણ ઉપયોગમાં (પર્યાયમાં ) અહંપણં અને પાતાની ધ્રુવ ચીજમાં–પરપણું આવે છે. ઉપયોગ મારી તરફ આવશે, તેમ હોવું જોઇએ.

## ( १७२ )

ફૂલ ખાગમાં હો અથવા જંગલમાં. તેને કાેઈ સુંઘે કે ન સુંઘે! તેની કિંમત તાે પાતાથી છે. કાેઇ સુંઘે તાે તેની કિંમત વધી જતી નથી. અથવા ન સુંઘે તાે કરમાઇ જતું નથી. તેમ કાેઈ જવ પાતાને જાણે અથવા ન જાણે. તેથી પાતાનું મૂલ્ય થાેડું જ છે? પાતાની કિંમત તાે પાતાથી ૪૮ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.–3

જ છે. કોઈ માન સન્માન દે—ન દે ખધું ધૂળ જ ધૂળ છે. તેમાં કાંઈ નથી.

# ( १७३ )

પૂ. ગુરુદેવશ્રી અમારા માટે અનંત તીર્થ કરથી અધિક છે. કારણ કે અમારું કાર્ય થવામાં નિમિત્ત થયા— તેથી. ખીજાં તેમણે એ ખતાવ્યું કે ભાઈ! તું સિદ્ધ તો શું! સિદ્ધથી પણ અધિક છો. અનંત સિદ્ધ પર્યાય જયાંથી સદાય નીકળતી રહે એવો તું છો, એવું ઉત્કૃષ્ટ વાચ્ય પૂ. ગુરુદેવશ્રીએ ખતાવ્યું.

### ( १७४ )

દ્રવ્યની સલામતી જોતાં પર્યાય પણ સલામત થઈ જાય છે.

#### (१७५)

પ્રશ્ન : જ્ઞાન તો કરવું એકએ ને ?

ઉત્તર: અરે ભાઈ! જ્ઞાન પાતાના સ્વભાવ છે કે નહિ? સ્વભાવ છે તેથી જ્ઞાન તો થાય જ છે. 'કરવું જેઇએ ' તેમાં તો પર્યાય ઉપર વજન ચાલ્યું જાય છે, અને આખું અક્રિય પડ્યું રહે છે. તેમ જ હું વર્તમાનમાં જ અક્રિય છું. કાંઇ કરવું છે જ નહિ—એવી દષ્ટિ થતાં, જ્ઞાન—ક્રિયા સહજ ઉત્પન્ન થાય છે. જાણવા વગેરેના વિકલ્પ પણ આવે છે, પરંતુ તેના ઉપર વજન નહીં જવું જોઇએ; તે બધું ગૌણ રહેવું જોઇએ.

## ( १७६ )

પાતાની (કાર્ય) સીમા પરિણામ સુધી જ છે. તેનાથી આગળ જઇ શકાતું જ નથી. લાડવા વગેરે ભાગવી શકાતા જ નથી. વળી જો થાડી મચકથી રાગ થાય છે તાે પાતાના સહજ સુખ આગળ તે પણ ઝેર જેવા લાગે છે.

#### (909)

કાઈ તા ધારણા કરી રાખે છે, કાઇ ધારણા કરીને રડણ કરે છે, પરંતુ ભાઈ, ધારણા કરી કરીને તારે કાઇને દેખાડવું છે કે હું જાણકાર છું?

પ્રશ્ન:–પણ પાતાના સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ ન થાય ત્યાં સુધી નિર્ણય માટે તાે ધારણા જોઇએ ને ?

ઉત્તર:–ધારણા સહજ થાય છે. હું આ ધારણા કરી લઉં એ તાે બાજે ઉપાડવાના છે. વળી ધારણા ઉપર વજન નહિ આવવું જોઇએ. ધારણા હાેવી તાે જોઇએ ને! એવું વજન નહિ હાેવું જોઇએ. સહજ હાે.

# ( 일이 )

પ્રશ્ન:–ચિંતવન કરવું (જોઇએ) શું?

ઉત્તર:–ચિંતવન પણ ભઠ્ઠી લાગવી જોઇએ. તે પણ દુ:ખભાવ લાગશે ત્યારે ત્યાંથી ઉઠશે. નહિ તેા ત્યાંથી શા માટે ખસે ? માર્ગમાં આવે છે તેા ઠીક છે, પરંતુ તેને પણ ૫૦ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.–૩

દુ:ખભાવ જાણવા, તેમાં એકત્વ કરવું નહિ. ચિંતવન પણ ચિંતા છે.–આકુળતા છે. ચિંતવન જ્યાંથી ઉઠે છે, તે ભૂમિમાં જામી રહેા.

### ( 일반 )

( શ્રોતા ): સાક્ષીભાવ રહેવા જોઇએ ?

(સાગાનીજ): અમે તા સાક્ષાભાવમાં પણ નથી આવતા. અમે તા એવી ભૂમિસ્થળ છીએ, જયાંથી એવા એક સાક્ષાભાવ તા શું, અનંતા સાક્ષાભાવ ઉઠતા રહેશે. એક સમયના સાક્ષાભાવમાં હું આખેઆંખા આવી જાઉં તા મારા નાશ થઈ જાય. સાક્ષાભાવમાં ( સાક્ષાભાવના વિકલ્પમાં પણ એકત્વ કરવું નહિ. જયાંથી તે ( સાક્ષાભાવ) ઉઠે છે, તે ભૂમિ નકકર સ્થળ તે જ હું છું.

## ( १८० )

વસ્તુ વર્ત માનમાં પ્રત્યક્ષ પડી છે. વર્ત માનમાં જ માજૂદ છે. એક સમયની પર્યાયની પાછળ આખેઆખી વસ્તુ પડી છે. લક્ષ કરે તે જ ક્ષણે દેખવામાં આવે છે.

## ( १८१ )

દેવ-ગુરુ-શાસ્ત્રની કદર કરે છે–કિંમત ક**રે** છે તેા તેઓ કહે છે કે તું તારી કદર કર!

### ( 9८२ )

પાતાથી જ લાભ છે, એમ ન માને તાં બીજાથી

લાભ માનવા જ પડે, તે નિયમ છે. વળી પાતાથી જ લાભ છે એમ માને તા ખીજાથી લાભ માને એવું ખને જ નહિ, એ પણ નિયમ છે.

### (१८३)

યાેગ્યતા અને પાત્રતા ઠીક હાેય તાે એક જ ક્ષણમાં કામ થઇ જાય એવી વાત છે.

#### ( १८४ )

પહેલાં વિકલ્પ ઉઠે છે. પાછળથી સમાધાન કરે કે તે સ્વતંત્ર છે–( તો તે યથાર્થ નથી ) વિકલ્પની સાથેાસાથ તે જ ક્ષણે તેનાથી ભિન્નતા થવી જોઈએ.

# ( ૧૮૫ )

પ્રશ્ન:-ધારણા વિના અનુભવ થઈ શકે છે શું ? ઉત્તર:-ધારણા ન થાય અને અનુભવ થઇ જાય એ સવાલ જ અહીં નથી. અહીં તેા કહે છે કે ધારણા થવા છતાં પણ અનુભવ નથી થતાે. ધારણામાં "હું ચૈતન્યમૂર્તિં છું" એમ ડાંકયું છે, તે જ સ્થળ પર જામી જાય ત્યારે અનુભવ થાય છે.

# ( १८६ )

હું એવી ભૂમિ છું જ્યાંથી ક્ષણે ક્ષણે નવાં નવાં ફળ ઉત્પન્ન થતાં જ રહે છે. જેમ ભૂમિમાં ૠતુ–ૠતુ અનુસાર અનેક ફળ થતાં રહે છે તેમ, હું એવી ભૂમિ છું પર : દ્રબ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.-3

જ્યાંથી સુખનું ફળ ઉત્પન્ન થતું જ રહે છે. હું અમૃત-રસથી જ ભરેલાે છું. વળી હું એવી ભૂમિ છું જ્યાં ફળ માટે જળની પણ જરૂર નથી, કારણકે હું સ્વયં જ સુખરૂપ છું. બીજા પદાર્થોની અપેક્ષા જ નથી.

#### ( 인신 )

પ્રશ્ન:-ન્નમી જવું તે પણ પર્યાય જ છે ને?

ઉત્તર:—અરે ભાઈ, આખરે કાર્ય તા બધું પરિણામમાં જ આવશે. પરિણામથી ન ગભરાએ. પરિણામ પર ઉભા ન રહેા. કાર્ય તા પરિણામમાં જ આવે છે. અપરિણામીમાં જમી ગયા તા કાર્ય તા પરિણામમાં જ આવશે, અને વેદન પણ પર્યાયનું જ થશે. અપરિણામી અને પરિણામ બે અંશ થઈને આખી વસ્તુ છે.

### ( १८८ )

આપણે તેા આપણા સુખધામમાં ખેસી રહીએ— જામી રહીએ. ખસ, આ જ એક વાત કાયમ રાખીને ખીજ ખીજ ખધી વાત ખતાવી લ્યાે.

#### ( 9८৮ )

( અજ્ઞાની જીવને ) જ્ઞાનના થાડા ક્ષયાપશમ થાય અને થાડા વિકાસ પણ થતા જ્ઞય તા તેમાં જ રાેકાઇ જ્ઞય છે. '' હું થાડા સમજદાર તાે છું. વળી શાંતિ પણ થાડી પહેલાંની અપેક્ષાએ વધતી જ્ઞય છે. તેથી હું આગળ વધતાે બલું છું, " એવા સંતાષ માનીને અટકી <u>બય</u> છે.

#### ( 9 0 )

અહીં ( અ તર્મુખ ) ખેસતાં જ, ખસ અહીં પોતાના અસ ખ્ય પ્રદેશમાં દષ્ટિ લગાવતાં, અહીંથી સીધા સિદ્ધોક-માં જવાશે.

## ( 9는9 )

" વર્ત માનમાં જ હું કૃતકૃત્ય છું" એવી પાતાની વસ્તુમાં દર્ષ્ટિ થઈ ત્યાં 'કરું કરું' એવી કર્તૃત્વખુદ્ધિ છૂટી ગઇ. ખસ તે જ મુક્તિ છે.

## ( ૧૯૨ )

પાતાના સુખધામમાં સદાય જામી રહેવું, ખસ આ જ એક વાત ખાર અંગના સાર છે.

### ( १૯૩ )

દષ્ટિ ખુલ્યા વિના શાસ્ત્રના અર્થ પણ યાગ્ય રીતે ખતવી શકે નહિ. ખતવણીમાં આત્માની મુખ્યતા કયારે પણ ગૌણ થવી જોઇએ નહિ. અહીંની મુખ્યતા કાયમ રાખીને જ બધાં કથનાની ખતવણી કરવી જોઇએ.

#### ( १૯४ )

જ્ઞાનીને ક્ષણિક વિકલ્પ ઉઠે છે, પરંતુ પહેલાંની જેમ (વિકલ્પમાં ) અનંત જેર નથી. વિકલ્પ ઉઠે છે, પરંતુ પછડાટ ખાઇને ખતમ થઇ જાય છે.

### (१५५)

સહજ સુખના અનુભવ (રાગની) સાથે સાથે વર્તે જ છે, તેથી જ્ઞાની હર્ષભાવને પણ પ્રત્યક્ષ દુ:ખરૂપ જાણે છે. પરંતુ સહજ સુખ જેને પ્રગટયું નથી, તે કેાની સાથે મેળવીને હર્ષભાવને દુ:ખરૂપ માને ?

# ( १८६ )

જે આનંદમાં મસ્ત છે, તેની મસ્તીમાં આનંદની જ વાત આવે છે.

# ( १૯७ )

" શુદ્ધ અુદ્ધ ચૈતન્યઘન, સ્વયં જ્યાતિ સુખધામ " કેવી સુંદર વાત શ્રીમદ્દજ્યે કરી છે! એક લીટીમાં ખધી વાત આવી ગઈ. ખસ ભાઈ, તું આટલા જ વિચાર કર.

## ( 연산 )

પરિણામનું કાર્ય પરિણામ કરશે. તમે તેની દરકાર છે. તમે તે પાતાના નિત્યઘરમાં જ ખેસી રહે. પાતાના ઘરમાં (દ્રવ્યસ્વભાવમાં) ખેસે તો ખધું સહજ જ સહજ છે. પરિણામનાં ચશ્માં પહેર્યાં છે, તેથી પરિણામરૂપ જ (પાતે) ભાસે છે. અપરિણામી ભાસતા નથી.

#### ( 9산산 )

" હું અધિક છું '' તે જ સ્વયંના માહાત્મ્યભાવ છે. હું કાેેેડપણ ભાવમાં–વિકલ્પમાં ખસતાે જ નથી–તણાતાે જ નથી. એવો ને એવો અને જ્યાંના ત્યાં હરસમય રહું છું. વિકલ્પની સાથે–પરિણામની સાથે ખસતા જ નથી. શું દર્પણનું દળ ક્ષણિક આકારથી ખસી જ્ય છે? તેવું ને તેવું જ રહે છે. તેમ હું પણ તેવા ને તેવા જ સદા રહું છું.

#### (२००)

કયાં એક સમયના ભાવ અને કયાં ત્રિકાળી સામર્થ્ય !!! ત્રિકાળી સામર્થ્યની પાસે એક સમયના ભાવની શું શક્તિ ?

## (२०१)

આ વાત સમજમાં આવવાથી 'કરું, કરું' ને ખાજે તેા હલકે થઈ જાય. પરંતુ આ ત્રિકાળી અપરિણામી ભાવના અનુભવ થવા તે ખાસ વાત છે. તે અનુભવ કરાે.

#### (२०२)

(ચર્ચા સાંભળવાવાળાં પ્રત્યે) અહીંવાળા ખધાને લગની તો સારી થઈ ગઈ છે, પરંતુ અહીંની મુખ્ય વાત જે "અમારું લક્ષ છોડા " તે વાત છોડી જતી નથી. (માનતા હશા કે) તમે આવી સરસ વાત ખતાવા છા તા તમારું લક્ષ કેમ છોડાય? તમારી સન્મુખતા કેમ છાડાય? અસલમાં પાતાની સન્મુખતા વિના આ વાત સમજમાં આવતી નથી.

#### (२०३)

અરે બાઈ! તું એક સમયની પર્યાયમાં આવી જતો

૫૬ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.-3

નથી. તું તા અનંતી પર્યાયાના પિંડ છા. જે તું એક પર્યાયમાં આવી જાય તા ખીજ ખધી પર્યાયા વિધવા થઈ જશે.

# (२०४)

અજ્ઞાનીને એકલું પરિણામનું જ વેદન આવે છે. પરિણામની સાથે આંખા અપરિણામી પડ્યો છે. તેનું વેદન આવતું નથી. પરંતુ અપરિણામીમાં દષ્ટિ જમાવીને, તેમાં તાદાત્મ્ય કરીને, પ્રસરીને, અહંપણું થતાં એક જ ક્ષણમાં અપરિણામી અને પરિણામ બન્નેના એકસાથે અનુભવ થાય છે. એકલા પરિણામનું વેદન મિશ્યાદષ્ટિને જ થાય છે. જ્ઞાનીને એકસાથે ખન્ને (દ્રવ્ય અને પર્યાય) ના અનુભવ રહે છે.

# (२०५)

" હું નિષ્ક્રિય છું '' આ ચશ્માં તેા સદાય લગાવી જ રાખવાં જોઇએ. બીજાં ચશ્માં લગાવતી વખતે પણ આ ચશ્માં તેા ચાલુ જ રહેવાં જોઇએ. તે વિના તેા કાંઇ દેખાશે જ નહિ. (અહીં 'ચશ્માં ' શબ્દ ' દર્ષિકાણ 'ના સ્થાનમાં છે.)

# (२०६)

હું એવા અપરિણામી (ધ્રુવ) પદાર્થ છું કે મને આખા ત્રણ લાેકના પદાર્થા ભેગા થઇને હલાવી શકતા નથી. (૨૦૭)

સાધક–ખાધક તેા ખધું પર્યાયનું જ્ઞાન કરવા માટે છે. વળી સખળાઇ( અનંતવીર્યનાપિંડરૂપ )નાં ચશ્માં લગાવ્યા વિના નખળાઇનું પણ (યથાર્થ) જ્ઞાન થતું નથી. સાધકપણું—ખાધકપણું પર્યાયની વાત છે. અમને તા સાધક-પણા—ખાધકપણાની પણું દરકાર નથી, કેમ કે ખાધકપણું ત્રિકાળીને નુકશાન કરી શકતું નથી અને સાધકપણું ત્રિકાળીને લાભ કરી શકતું નથી. પછી તેની દરકાર શા માટે ?

## (२०८)

અહીં પોતાના (ચૈતન્ય) ગાળામાં એવા લીન થઈ જાય કે તેના રસથી પરિણતિ ખીજ જગ્યાએ જાય જ નહીં. તેને જ વૈરાગ્ય કહે છે.

# (२०৮)

અહીં પાતાની તરફ આવતાં જ કર્મના ખડખડાટ ખતમ થઇ જાય છે. કર્મધૂળ ઉડવા લાગે છે અને પર્યાયનું વાંકાપણું –ટેડાપણું પણ છૂટી જાય છે. અને સુખશાંતિ વધતી જાય છે.

#### ( २१० )

અપેક્ષાજ્ઞાન ખરાખર હેાવું જોઇએ. નહીં તેા ખત-વણીમાં ફેર થઈ જાય છે. કઇ અપેક્ષાએ કઇ વાત કેટલી મર્યાદા સુધી કહી છે, તેના ખ્યાલ હાેવા જોઇએ.

## ( २११ )

નિશ્ચયાભાસ ( ચવાના ) ભય છાડી દેવા જોઇએ.

પ૮ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.–૩

નિશ્ચયાભાસી ત્યારે કહેવાય કે પર્યાયમાં સ્વાભાવિક સુખ પ્રગટે નહિ. જેને સુખ પ્રગટયું (અનુભવ થયો) તે નિશ્ચયા-ભાસી નથી.

# ( २१२ )

પર્યાયને જ્યાં (અંતરમાં) જવું છે તે તા નિવૃત્તિ-પ્રવૃત્તિ ખન્નેથી રહિત છે. તા પણ ત્યાં જવાવાળાને નિવૃત્તિ-ના જ વિકલ્પ વચ્ચે આવે છે. પ્રવૃત્તિથી ખસવાના જ ભાવ આવે છે. આ નિયમ છે. નિયમ હાેવા છતાં પણ તેના ઉપર વજન નથી. એવા જ ભાવ વચ્ચે આવી જાય છે.

#### ( २१3 )

પંદર વર્ષના સંખંધ તમે કહા છા પરંતુ અમારે તો વર્તમાન વિકલ્પ પૂરતા એક ક્ષણના સંખંધ છે. તે વિકલ્પ છૂટ્યો પછી ખલાસ! ચક્રવર્તી(સમ્યગ્દષ્ટિ)ને છન્તું હજાર રાણીએ અને વૈભવ વગેરે હોવા છતાં પણ વર્તમાન જે પદાર્થ પર લક્ષ જય છે તેના જ ભાકતા કહેવાય છે, અને અભિપ્રાયમાં તો તે પદાર્થના ભાકતા તે જ ક્ષણે ખતમ થઈ ગયા છે.

#### (२१४)

" આત્મધર્મ " જ્યારે મહ્યું, તેમાં "એક જ આવ-શ્યક છે " એવું વાંચતા જ ચાંટ લાગી. અરે! આ આઠ દ્રવ્યથી પૂજા કરવી, છ આવશ્યક, તે ખધામાં તાે ખાજે લાગે છે. અને આ એક (નિશ્ચય) આવશ્યકમાં તાે ખાજે ઘટી જાય છે.

#### (२१५)

(સાતગઢથી ખે માઇલ એકલિયા ડેમના એકાંત સ્થાનમાં શાંત વાતાવરણને જેઇને કહ્યું) આ સ્થાન એમ ખતાવી રહ્યું છે કે જે તમારે સુખ જેઇએ તાે આ તમારા સાથીઓથી પણ દૂર થઈ જેઓ.

# ( २१६ )

" હું નિરાલંખી પદાર્થ છું" એવા (નિર્ણય) આવ્યા વિના, અભિપ્રાયમાં (પરનું) અવલંખન છૂટે જ નહિ.

# (२१७)

પ્રશ્ન:—-શ્રદ્ધાનું કાર્ય શ્રદ્ધા પર જ છાડી દેવું ?

ઉત્તર:—જ્યાં સુધી યથાર્થ શ્રદ્ધા તેા થઈ નથી અને શ્રદ્ધા બીજ બીજ જગ્યાએ ( પર પદાર્થોમાં ) ભટકતી થકી અહંપણું કરે છે, પછી કહે કે શ્રદ્ધાનું કાર્ય શ્રદ્ધા પર છોડી દઉં છું, તેા એમ તો ખની શકે નહિ. પહેલાંશ્રદ્ધા પોતાના ત્રિકાળી અસ્તિત્વમાં અભેદ થઇ જાય, પછી તેા શ્રદ્ધાનું કાર્ય શ્રદ્ધાપર જ છે.

#### ( २१८ )

જલદી મુક્તિ જેઇએ તેા ખસ અહીં (ત્રિકાળીમાં) જ ખિરાજમાન થઇ જાએા.

### ( २१७ )

(કર્તાખુહિના નિષેધની અપેક્ષાથી કહ્યું) જ્ઞાન

કરવાની જરૂરત નથી, મંદ કષાય કરવાની જરૂરત નથી, નિર્વિકલ્પતા કરવાની જરૂરત નથી, કેવળજ્ઞાન કરવાની જરૂરત નથી. બધું સહજ થાય છે. કરવાના બાજે ન રાખવા. અપરિણામી પર આવ્યા તા બધું સહજ જ થાય છે. જ્ઞાતાદષ્ટા રહું, તે પણ નહિ. અહીં (આત્મામાં) આવ્યા તા જ્ઞાતાદષ્ટાપણું સહજ રહે છે, રહું એમ નહિ.

#### ( २२० )

(તીર્થ કરના જન્મકલ્યાણકમાં) ઇન્દ્ર નૃત્ય કરી ખહારમાં લેકિક અપેક્ષાએ ખુશી મનાવતા હોય, પરંતુ અંદરમાં જે સહજ સુખ ચાલી રહ્યું છે તેમાં આ હર્ષભાવ પણ દુ:ખરૂપ સહજપણે માલૂમ પડે છે. અને આ સહજ-સુખ તે ભાવના સહજ નિષેધ કરી રહ્યું છે. ખહારથી તા ઇન્દ્ર પણ તે હર્ષભાવમાં ખુશી મનાવતા હોય છે.

### ( २२१ )

પ્રશ્ન:—(અમને આત્મામાં) સ્થિરતા કેમ થતી નથી? ઉત્તર:—ક્ષણિક પરિણામમાં અહંપણું છે. સ્થિરતત્ત્વ-ને તા પકડયું નથી તા સ્થિરતા કયાંથી આવે? હું અપરિ-ણામી સદાય સ્થિર જ છું. એવા ત્રિકાળી સ્થિર તત્ત્વમાં અહંપણું થતાં જ પરિણામમાં સ્થિરતા સહજ આવશે, સ્થિરતા વધશે અને પૂર્ણતા પણ થશે. પહેલાં હું ત્રિકાળી સ્થિરતત્ત્વ છું એવી દષ્ટિ થવી જોઇએ.

#### ( २२२ )

જેટલું પણ દેવ-ગુરુ-શાસ્ત્રની તરફ લક્ષ ન્નય છે, તેમાં નુકશાન જ છે. (અહિર્મુખ ઉપયોગ હેાવાથી) લાભ નથી. આ વાત પાકી થઇ જવી જોઇએ.

## ( २२३ )

પ્રશ્ન:—ઉપયોગને પાેતાની તરફ ઢાળવાનું જ એક કાર્ય કરવાનું છે ને ?

ઉત્તર:—પર્યાયની અપેક્ષાથી તો એમ જ કહેવાય, કેમ કે ઉપયાગ બીજી તરફ છે તો આ તરફ લાવો એમ કહેવામાં આવે છે. ખરેખર તો હું પોતે જ ઉપયાગસ્વરૂપ છું. ઉપયાગ કયાંય ગયા જ નથી, એવી દષ્ટિ થતાં (પર્યાય અપેક્ષાથી) ઉપયાગ સ્વસન્મુખ આવે જ છે.

#### ( २२४ )

સાંભળવાના ભાવમાં સાંભળવાવાળાને નુકશાન છે, અને સંભળાવવાના ભાવમાં સંભળાવવાવાળાને નુકશાન છે. ( ખહિર્મુખ ઉપયાગ હાેવાથી ) ખજેને નુકશાનીના ધંધા છે. પાેતપાેતાની યાેગ્યતાનુસાર ખજેને નુકશાન છે.

#### ( २२५ )

આખી દુનિયાને છોડીને અહીં આવ્યા ( સાંભળવા માટે આવ્યા ) તાે અહીં થપાટ લગાવીને કહે છે કે અરે ભાઈ, તું તારી તરફ જા!!

## ( २२६ )

અંતિમા સંખંધી વિકલ્પ હેાય કે પર સંખંધી વિકલ્પ હેાય, વિકલ્પ તો વિકલ્પ જ છે.

#### (२२७)

પ્રશ્ન:-વસ્તુ પકડાતી નથી તેા કયાં અટકાયત થતી હશે ? શું મહિમા નહિ આવતાે હાેય ?

ઉત્તર:—એક સમયના પરિણામમાં અહંપણું રહે છે. ખસ તે જ ભૂલ છે. મહિમા તેા આવે છે, પરંતુ ઉપર ઉપરથી. વાસ્તવિક મહિમા આવી જાય ત્યારે તેા છેાંડે જ નહિ. વસ્તુના આશ્રય લેવા જોઇએ, તે લેતા નથી.

## ( २२८ )

પર્યાયમાત્રની ગૌણતા કરો. અનુભવ થયો, ન થયો તે ન દેખા. "ત્રિકાળી વસ્તુ જ હું છું," પર્યાયમાત્રને ગૌણ કરીને આ તરફના (અ'તરસ્વરૂપના) પ્રયાસ કરો. અભિપ્રાયમાં એકવાર બધાથી છૂટી જાએા.

#### ( २२૯ )

જેમ ભૂંગળીમાં પકડાઈ ગયેલા પાેપટને એમ લાગે છે કે હું ઉલટા છું, જો સુલટા હાેત તાે તરત ઉડી જાત. તેમ અજ્ઞાનીને એમ લાગે છે કે હું વિકારી છું, તેથી આત્માને કઈ રીતે પ્રાપ્ત કરી શકું? અરે ભાઈ! ઉલટા– સુલટાની વાત જ નથી. પરિણામથી છૂટ્યો તાે ધ્રુવ પર જ

આવીશ. (પર્યાયભુદ્ધિ છૂટવાથી આત્મામાં આત્મભુદ્ધિ થશે) ભૂંગળીને પાેપટ છાડી દે તાે ઉડી જ જ્ય, કારણ કે ઉડવું તેના સ્વભાવ છે. તેમ પરિણામથી ખસે તાે ત્રિકાળી દળમાં જ આવશે.

#### ( २३० )

ધ્રુવતત્ત્વ પર પગ રાખાે તાે પર્યાયમાં <mark>બધું કાર્ય</mark> સહજ જ થશે.

## (२३१)

આચાર્ય ભગવંત તો નિરંતર અમૃતરસનું જ પાન કરતા હતા. અમૃતરસમાં જ મગ્ન હતા. પરંતુ સારું ભાજન કરતી વખતે કુંટું બીજનાની યાદ આવે છે તેમ આચાર્ય-દેવને કરુણા આવે છે કે ભાઈ! તમારી પાસે જ આનંદના દરિયા પડ્યો છે, તમે તેને પીએા, પીએા!

# ( २३२ )

વસ્તુ સાક્ષાત્ માેજૂદ પડી છે. માત્ર કલ્પના ન કરવી, પરંતુ તે રૂપ થઈ જવું. તત્મય થઇને અસંખ્ય પ્રદેશમાં વ્યાપ્ત થઈ જવું. વસ્તુ સાક્ષાત્ છે, પછી માત્ર કલ્પના શા માટે કરવી ? તે રૂપ પરિશુમી જવું.

#### ( २३३ )

જયારે પાતાના ત્રિકાળી–ધ્રુવગુરુને ગુરુ બનાવતાં શુદ્ધ પર્યાય પ્રગટી, તાે બહારમાં તે વાચ્યને બતાવનારને, ગુરુના આરાપ દેવામાં આવે છે.

## ( २३४ )

પરિણામમાં ફેરફાર કરવા (તે) મારાન(ચૈતન્ય) ખાણના સ્વભાવ નથી. પુરુષાર્થની ખાણ જ હું છું, પછી એક સમયના પુરુષાર્થમાં 'કરવાની ' આકુળતા શું?

## ( २३५ )

સ્વયંની અનંત પરિણતિને નિત્ય રહીને ભાેગવતા રહાે. ખંડ ખંડ થઇને ભાેગવવામાં તાે પાતાના નાશ થઈ જાય છે.

#### ( २३६ )

' નિરાલ'બી તત્ત્વ હું છું ' તેની તેા પૂરી મુખ્યતા હેાવી જોઇએ. અને (પરાલ'બીપણું) દીનતાનું પૂરેપૂરુ દુ:ખ માલૂમ પડવું જોઇએ.

#### ( २३७ )

અહીં (ત્રિકાળીમાં ) અહંપણું થતાં માેક્ષ આપા-આપ થઈ જાય છે. દષ્ટિ અહીં અભેદ થઈ તાે તે જ મુક્તિ સમજ લ્યાે.

#### ( २३८ )

પોતાના સ્વક્ષેત્રમાં ખેસી ગયા તે પરિણામ જશે પરિણામનું જેર (પરાન્મુખી જેર ) પાંગળું થઈ જશે. ક્યાં ? ખહિર્મુખતામાં તે પરિણામ પરની સાથે સાથે ચાલ્યાં જય છે. દષ્ટિ અહીં (અંતરમાં) જમી, તે પરિણામમાં વધુ દૂર જવાની શક્તિ ન રહી.

## ( २3 는 )

યથાર્થ રુચિ હેાય તેા કાળ લાગે જ નહિ. રાત-દિવસ, ખાતાં-પીતાં, સૂતાં તેની જ પાછળ પડે.

# ( २४० )

( વિકલ્પાત્મક ) કૃત્રિમ પુરુષાર્થની તેા વાત જ શું ? પર'તુ અક્રિય (ચિદ્દ્ભિંખની ) દષ્ટિમાં તેા સહજ પુરુષાર્થની પણ ગૌણતા છે. કારણ કે તે પણ ક્રિયા (એક સમયની પર્યાય ) છે. અને અક્રિય ( સ્વરૂપ ) દષ્ટિમાં ક્રિયામાત્રની ગૌણતા છે.

# ( २४१ )

સાંભળવાના કાળમાં પણ "હું નિરાલંબી તત્ત્વ છું" અહીંથી જ શરૂ કરવું જોઇએ. પછી સાંભળવા કરવાના ભાવ આવશે, તાેપણ મુખ્યતા નહિ રહે.

#### ( २४२ )

પરિણામને હઠાવી શકાય નહીં, પરિણામમાંથી એકત્વ હઠાવી શકાય છે.

#### ( 283)

ઉપયાગ પાતાથી ખહાર નીકળે તા જમના દૂત જ આવ્યા, એમ દેખા ! (ખહારમાં ) ચાહે ભગવાન પણ ભલે હાય. (ઉપયાગ ખહાર જાય) તેમાં પાતાનું મરણ થઈ રહ્યું છે. ખહારના પદાર્થથી તાે મારાે કાેઈ સંખ'વ જ નથી. **६६ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.~૩** 

પછી ઉપયોગને ખહારમાં લંખાવવા શા માટે? (૨૪૪)

" કાંઈ કરવું નથી ". હર સમય એવા ભાવ રહેવા ( કર્તાણિક છૂટવાથી )-તેનાથી અધિક મુક્તિ કઇ છે? ( ૨૪૫ )

બીજાથી પાતાની પ્રસિદિ થાય, તેમાં તાે પાતાની પરાધીનતા આવી. ખુદ તાે લંગડા રહ્યો.

#### ( २४६ )

ખહારના સતથી—દેવ, ગુરુ, શાસ્ત્રથી તને લાભ થવાના નથી. તારા સતથી જ તને લાભ છે. ખહારના સતથી લાભ થાય તાે તું શું "સત્" નથી ?

# ( २४७ )

વસ્તુ અને વસ્તુમાં એકાગ્રતા—પ્રસરણ, ખસ તે જ એ વાત છે. એકાગ્રતા થતાં થતાં મુક્તિ થઇ જાય છે. (તેના સિવાય) સાંભળવું, તત્ત્વચર્ચા કરવી તે ખધુંય વિષયસેવન છે. (કારણ કે ખહિર્મુખ ભાવ છે) પાતાના વિષયને છોડીને તેને વિષય ખનાવે છે તા પાતાના વિષય પત્રો રહે છે.

## ( २४८ )

ફક્ત બેઠક જ બદલવાની છે. પરિણામ પર બેઠા છો, તા ત્યાંથી ઉઠીને અપરિણામી પર બેસી જાએો. ખસ આટલી જ વાત છે.

## ( २४산 )

કચાશ તેા ત્યારે કહેવાય કે અકચાશ-સ્વભાવની દષ્ટિ થઈ હેાય ત્યારે. નહિ તેા કચાશ કયાં છે? એકાંત પરસન્સુખતા છે.

# ( २५० )

[ '' આત્મપ્રાપ્તિ કેમ થાય '' આ વિષયમાં જિજ્ઞાસા-પૂર્વાંક પૂછેલા પ્રશ્નના આ વિસ્તૃત ઉત્તર છે. ]

રુચિમાં ખરેખર પાતાની જરૂરત લાગે, ત્યારે પાતાની વસ્તુની પ્રાપ્તિ થયા વિના રહે નહિ. ચાવીસે કલાક ચિંતનમાં—વગરચિંતનમાં એક આ જ (સ્વરૂપનું ઘાલન) ચાલતું રહે. જે વિષયની રુચિ હાય છે, તે વિષય, સેંકડા ખાહ્યકાર્ય કરવા છતાં પણ, ચાલ જ રહે છે. ખહારના ઉપયાગ ઉપર ઉપર ચાલે છે—તેમાં જગૃતિ હાતી નથી. જે વિષયની રુચિ હાય છે તેમાં જ જગૃતિ રહે છે. સેંકડા કાર્ય કરતા રહેવા છતાં પણ, તે ખધાની ગૌણતા જ રહ્યા કરે છે અને રુચિના વિષય જ મુખ્ય રહે છે.

વિકલ્પાત્મક વિચારમાં પણ, શરીરાકાર ચૈતન્યમૂર્તિને ટાંકી દો. "હું તો આ જ છું." સુખ-દુ:ખની જે કાંઈ પર્યાય થાય તેની ઉપેક્ષા રાખા. "હું તો આ જ છું." વિચાર ચાલે, તેની પણ ગૌણતા રાખા. "હું તો એવો ને એવો ચૈતન્યમૂર્તિ છું." ખસ આ જ દહતા કરતા રહેા.

**૨૮ : દ્રવ્ય** દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.−૩

સાંભળવું, શાસ્ત્ર વાંચવું વગેરે ખધાની ગીંણતા થવી જોઇએ. એકાંતના વધુ અભ્યાસ રહેવા જોઇએ. (જેથી સ્વરૂપ–ધાલન વધે.)

આ (સમ્યક્ત્વ) પ્રાપ્ત ન થયું તેા જીવ નિગાદમાં ચાલ્યા જશે. એમ નિગાદના ભયથી પાતાનું કાર્ય કરવા ચાહે, (જે યથાર્થ નથી.) પરંતુ (અભિપ્રાયમાં) નિગાદની અવસ્થા હાે અથવા સિદ્ધની, મારા કાંઇ ખગાડ-સુધાર નથી (હું અવસ્થારૂપ નથી) એવી હું અચલિત વસ્તુ છું—એવી શ્રદા જમી જવી જેઇએ. પર્યાય ગમે તેવી હાે, તેની ઉપેક્ષા જ રહેવી જેઇએ.

પરદ્રવ્યની સાથે તો કાંઈ સંખ'ધ જ નથી. એટલા આ વાતના તો પક્ષ હાેવા જેઇએ—પછી વસ્તુ ( ત્રિકાળી ધ્રુવ) અને પરિણામ (ઉત્પાદ વ્યય) એ બે વચ્ચેના વિચારમાં જ બધા સમય લગાવી દેવા. ચાેવીસે કલાક ખસ આ જ (સ્વરૂપનું ઘૂંટણુ) ચાલવું જેઇએ. પ્રવૃત્તિભાવને ગાેણ કરીને આ જ એકની જ મુખ્યતા હાેવી જેઇએ. આ જ પ્રયાસ નિરંતર ચાલવા જેઇએ.

# (२५१)

આત્મા જ્ઞાન અને સુખથી બરેલાે છે. પછી આપણે જોઇએ પણ શું? (લાેકાે) જન્મ-મરણથી છૂટવા ચાહે છે, પરંતુ હું તાે જન્મ-મરણુથી રહિત ઘુવ છું. ઉત્પાદ વ્યયની સાથે પણ હું ખસતા નથી.

#### ( २५२ )

અહીંથી (અંતરમાંથી) જે જ્ઞાન ખીલે છે, તે આખા નાટકને (તટસ્થ રહીને) દેખે છે—કેવા કેવા ભાવા ઉઠે છે, કેવા ઠગાય છે, કેવું ખેંચાણ (પરદ્રવ્ય પ્રત્યે) થાય છે—તે ખધું નાટક જ્ઞાન દેખતું રહે છે.

#### (२५३)

એટલાે એટલાે ખુલાસાે અહીંથી ( પૂ.ગુરુદેવશ્રીથી ) બહાર આવી ચૂક્યાે છે કે પંચમ આરાના અંત સુધી ચાલશે.

#### ( २५४ )

(માત્ર) વિચાર કરવાથી વસ્તુના પત્તો લાગતા નથી ( આત્માના અનુભવ થતા નથી ). વસ્તુ તા પ્રત્યક્ષ માજૂદ છે, ખસ તેમાં જ પ્રસરીને ખેસી જવું—બિરાજમાન થઈ જવું.

## (२५५)

હું જ પુરુષાર્થની ખાણ છું ને ! દષ્ટિએ પુરુષાર્થની ખાણના કળજે લઈ લીધા પછી પર્યાયમાં પુરુષાર્થ, સુખ વગેરે સહજ થાય જ છે.

#### (२५६)

પ્રશ્ન:-પરિણામમાંથી એકત્વ છોડી દેવું, તે જ આપને કહેવું છે ને ?

#### ૭૦ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.-ત્ર

ઉત્તર:—ખસ તે જ કહેવું છે. પરિણામમાંથી એકત્વ છોડી દો. પરંતુ તે એકત્વ કેમ છૂટે? નિત્યસ્વભાવમાં એકત્વ કરે ત્યારે. નિશ્ચય નિત્યસ્વભાવમાં દષ્ટિ જમાવીને પરિણામમાત્રધી એકત્વ ઉઠાવી લેવું.

#### (२५७)

પ્રશ્ન:–વૃત્તિ ઉઠતી જ રહે છે, તે કેવી રીતે રાૈકાય ?

ઉત્તર:–એક સમયની વૃત્તિને તેમાં રહેવા દેા. હું તેા ત્રિકાળી, એક સમયની વૃત્તિમાં જતાે જ નથી. ત્રિકાળીમાં અહંપણું થતાં જ વૃત્તિ પણું ખેંચાઈ આવશે.

#### ( २५८ )

સૌથી પહેલાં અભિપ્રાયમાં નિરાલ બીપણું આવી જવું જેઇએ. વચ્ચે (પછી) થેાડું (પરનું) અવલ ખન આવી જાય, પરંતુ તે જ સમયે અભિપ્રાયમાં નિષેધ છે.

### (२५५)

જ્ઞાનની રાગ પ્રત્યે પીઠ હોય છે, મુખ હોતું નથી. આ તરફ (અંતરમાં) મુખ હોવાથી રાગ સ્વયં છૂટી જશે. રાગને ઓછા કરું –છોડું –એમ તોફાન નથી થતું. રાગને ઓછા નથી કરવા, અને લંખાવવા પણ નથી. સ્વભાવનું ખળ વધતાં વધતાં રાગ ઓછા થતા જય છે. જ્ઞાનનું પરિણમન અર્થાત્ સ્થિરતા, ખસ તે જ એક રાગના નાશના ઉપાય છે. રાગને એાછા કરું તે કાેઈ ઉપાય નથી. ( ૨૬૦ )

હું તેા આ બધું સ્વપ્ત જોઈ રહ્યો છું. શરીર શરીરમાં છે, અને હું મારામાં છું. સ્વપ્તની માફક આ બધું થઇ રહ્યું છે.

# ( २६१ )

પ્રશ્ન:–સીતાજ સાધર્મી હતાં, અને પત્ની પણ હતાં, તાપણ રામચંદ્રજ્એ લીકિકજનાની મુખ્યતા કરીને, વાત્સલ્ય અનુરાગને પણ ગૌણ કરી દીધા–આ કેવું?

ઉત્તર:–જુએા, આથી એમ સિંહ થયું કે (ધર્મીને) વાત્સલ્ય રાગ જ મુખ્ય હાેય છે—એમ નથી. કયારે કેવા રાગ આવી જાય! કયારે શું (બીજો) રાગ આવી જાય! (૨૬૨)

વાત્સલ્ય, પ્રભાવના આદિના ( ખધા પ્રકારના ) રાગ-ને અમે તાે રાેગ માનીએ છીએ, પછી તેને વધારવાે શું? ( ૨૬૩ )

દ્રવ્યલોંગીને વસ્તુનું માહાત્મ્ય ( સાધારણ ) તે! આવ્યું છે. પરંતુ વસ્તુ પરાક્ષ જ રહી છે—પ્રત્યક્ષ નથી કરી. ( ૨૬૪ )

આચાર્ય દષ્ટિના દાષ એટલા માટા કહ્યો છે કે, ભાઈ! સર્પથી કરડેલા તાે એક જ વાર મ**રે** છે, પર'તુ મિથ્યાત્વથી કરડેલા અન'ત ભવમાં ૨ખડે છે. તેથી આ મિથ્યાત્વના ૭૨ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.-3

મહાન પાપથી ખચવા માટે, લગ્ન કરવાનું કહ્યું—જે માત્ર રાગનું જ ( ચરિત્રદેષનું ) કારણ છે.

# ( २६५ )

પર્યાય (ત્રિકાળી) દ્રવ્યથી સર્વથા જ ભિન્ન છે. પ્રમાણમાં અભિન્નતા પણ કહેવામાં આવે છે, પરંતુ પ્રમાણ નિશ્ચયનયને જૂંઠા કરીને કહેતું નથી. નિશ્ચયથી તા પર્યાય સર્વથા ભિન્ન છે. પ્રદેશ એક હાવાથી પ્રમાણ તેને અભિન્ન કહે છે. પ્રમાણ અભિન્ન જ કહે છે, તેમ નથી. ભિન્ન-અભિન્ન ખન્ને (પ્રમાણ) કહે છે. પરંતુ એકાંત ભિન્ન છે એવું જેર દીધા વિના પર્યાયમાંથી દષ્ટિ ઉઠશે નહિ. "અનેકાન્ત પણ સમ્યક્ર એકાંત એવા નિજપદની પ્રાપ્તિ સિવાય અન્ય હેતુએ ઉપકારી નથી" તે સત્ય છે.

# ( २६६ )

હું એટલા મજખૂત સ્થાન છું કે એક સમયની પર્યાયમાં અનંત સુખ હા, જ્ઞાન હા, અથવા અનંતી ઉલ્ટી પર્યાયા હા, મારામાં તે પર્યાયાથી કાંઇ પણ હલચલ નથી થતી, અથવા સુધાર-ખગાડ નથી થતા, એવી દઢ મજખૂત ચીજ હું છું.

## ( २६७ )

પ્રશ્ન:-પરિણામ કઇ રીતે સુધરે ?

ઉત્તર:–િનત્ય અપરિણામી ધ્રુવ ધામમાં દષ્ટિને બિરાજમાન કરવાથી પરિણામ સુધરવા લાગશે.

## (२६८)

આખરે તેા એકાંત (એકલા) જ સદા રહેવાનું છે, તા શરૂથી જ એકાંતના અભ્યાસ ખે, ચાર, પાંચ કલાક જોઈએ.

## ( २६७ )

"માતને ખાંઝે તો તાવથી છૂટે છે" એમ પરિણામ મારાથી સર્વથા ભિન્ન છે.—(એવું જેર દેવાથી) દષ્ટિ ત્યારે જ પરિણામથી છૂટે છે.

### (२७०)

( ખાહ્ય વ્યવહારમાં ) કાેઈપણ કાર્યની જવાબદારી લેવી એ તાે (અમારે માટે ) માેટા પહાડ ઉપાડવા જેવું છે ( ઘણા બાજો લાગે છે. )

# ( २७१ )

આ જે મહારાજ સાહેખના યાગ મળ્યા છે—તે પરમ યાગ છે, કેમકે પરમ સ્વભાવની પ્રાપ્તિનું કારણ છે. મહારાજ સાહેખ જગદ્દગુરુ છે. તેઓ એકલા સિદ્ધલાકમાં જતા નથી. ઘણા જ્વાને સાથે લઇને જશે. અહીંના અધિકાંશ લોકાે સાથે જવાવાળા છે.

#### (२७२)

આ ખધી (તત્ત્વની) વાત વિકલ્પાત્મક જાણી લેવાથી શાંતિ માની લેવી નહિ. અભેદ દષ્ટિ પ્રગટ કરવી. ૭૪ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.–૩

#### ( २७३ )

ખરેખર આત્મા કેવી રીતે પ્રાપ્ત થાય–તે જ એક ધ્યેય હેાવું જેઇએ. બીજ બીજ વાતાેથી શું પ્રયાજન ?

# ( २७४ )

અહીં (સ્વરૂપમાં ) દષ્ટિ આવતાં જ સુખના—સ્રોતનો સ્રોત વહેવા લાગશે.

## (२७५)

જે રસની રુચિ હોય છે–તે રસની જે નિમિત્તથી કૃત–કારિત–અનુમાદનાથી પુષ્ટિ મળે છે, તેના સંગના ભાવ આવે છે. દેવ, ગુરુ, શાસ્ત્ર શાંતરસનાં નિમિત્તાો છે. તેથી તેના સંગના ભાવ આવે છે.

## ( २७६ )

નિશ્ચયાભાસના નિષેધ માટે જ્યારે એમ કહેવામાં આવે છે કે સાંભળવાના ભાવ તા ગણધરને પણ આવે છે— અધ્યયનના ભાવ તા મુનિઓને પણ આવે છે—વગેરે કથન આવે છે. તેમાં અજ્ઞાનીને વહેવારપક્ષની પુષ્ટિ થઈ જય છે અને નિશ્ચયાભાસ થઈ જવાના ડર (ભય) લાગે છે, તેથી નિશ્ચય ઉપર જેર દઈ શકતા નથી, અને વહેવારમાં ખે'ચાઈ જય છે—રાગમાં આદરભાવ રહી જય છે.

# ( २७७ )

હું એવા પદાર્થ છું કે મારામાં ભયના પ્રવેશ જ

થઇ શકતા નથી પછી ભય કઇ ખાખતના ? (૨૭૮)

લોકો દેખે કે આ ચક્રવર્તી છ ખંડવાળા છે, પણ તેની દષ્ટિ તાે છે અખંડ ઉપર.

#### ( २७৮ )

(અભિપ્રાયમાં) જરાક જેટલી ભૂલ તે પણ પૂરી ભૂલ છે. પર્યાય ધ્યાન કરવાવાળી છે અને હું તેા ધ્યાનના વિષયભૂત વસ્તુ છું, પર્યાય મારુ ધ્યાન કરે છે. હું ધ્યાન કરવાવાળા નથી.

હું ધ્યાન કરુ તે વાતમાં અને હું ધ્યાન કરવાવાળા નથી–હું તો ધ્યાનના વિષય છું એ વાતમાં થોડાેક ફેર લાગે છે, પરંતુ રાત–દિવસ જેટલાે માટા ફેર છે. (એકમાં પર્યાયદષ્ટિ રહે છે, બીજામાં દ્રવ્યદષ્ટિ થાય છે—એટલાે માટા ફેર છે.)

## ( २८० )

પ્રશ્ન:–( ધ્યાન કરવાના સમયે ) સાહમ્ સાહમ્– શિવાહમ્ વગેરે શખ્દ શા માટે ખાલવામાં આવે છે?

ઉત્તર: – તે તો સીધું ધ્યાન જામી ન શકે, ત્યારે તે શબ્દ દ્વારા થોડો કષાય વધુ પાતળા પડે છે, તેથી છે. (જેને અંતર પુરુષાર્થ ખળવાન હોય, તેને પણુ એવું ખાલવું પડે છે, એમ નથી.) **૭**૬ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ **ભા**.–૩

### ( २८१ )

" શુદ્ધ, ખુદ્ધ, ચૈતન્યધન, સ્વયંજ્યાતિ સુખધામ " તેમાં પર્યાપ્ત વાત ખતાવી દીધી છે, પછી જે ખધી વાત આવે છે તે તે પરલક્ષી જ્ઞાનની નિર્મળતા માટે સહજ હે! તે હેં!.

### ( २८२ )

દષ્ટિની અપેક્ષાએ ચરિત્રનાે અનંતગુણ પુરુષાર્થ છે, પરંતુ તેની પણ મુખ્યતા નથી. (કારણ કે તે પણ પર્યાય છે) દષ્ટિના વિષયની મુખ્યતામાં તેની પણ ગૌણતા જ રહે છે.

### ( २८३ )

યહારથી તેા આપણે કાંઇ પ્રયોજન છે જ નહિ. તેથી પાદ્ય પદાર્થીથી તેા સહજ જ ઉદાસીનપણું રહે જ.

# ( २८४ )

દિષ્ટ પાતાને ત્રભુ જ દેખે છે. નખળાઇથી વિકલ્પ આવે તો પાતાની નિંદા—ગર્હા પણ થાય છે. હું પામર છું એવા પણ વિકલ્પ આવે છે. પરંતુ તે તો ક્ષણ પૂરતા જ વિકલ્પ છે. આવી ગયા તા આવી ગયા. (કાઇ જ્ઞાનીને તાં દિષ્ટળળ ઉત્ર હાવાથી નિંદા—ગર્હાના વિકલ્પ એાછા પણ આવે છે.)

#### (२८५)

જેમ ઇંજેકશન હંમેશાં લેવાની જેને ટેવ થઇ ગઈ છે

તેને ઇજેકશન લીધા વિના ચેન પડતું નથી, તે રીતે સાંભળવા વગેરેની જેને ટેવ થઈ ગઈ છે તેને સાંભળવા (વગેરે) ના વિના ચેન પડતું નથી. પરંતુ (સાંભળવા વગેરેના ભાવમાં) તીવ્ર નિષેધ આવ્યા વિના છૂટી શકાશે નહિ. (સ્વરૂપ-દષ્ટિના ખળ પર, સમસ્ત પ્રકારના શુભ ભાવ—પરલક્ષીભાવના નિષેધ આવ્યા વિના તે શુભભાવા છૂટતા નથી)

## ( २८६ )

પ્રશ્ન:–સમ્યગ્દર્શનનાે વિષયભૂત આત્મા કેવાે છે ? ઉત્તર:– સમ્યગ્દર્શનનાે વિષયભૂત આત્મા ધ્રુવ, અભેદ, એકરૂપ, શુદ્ધ, અખંડ, કૂટસ્થ, અપરિણામો છે.

# ( २८७ )

દષ્ટિમાં તો અમે ત્રભુ છીએ અને ખહારમાં બીજો પ્રભુમાં આગળ વધેલા દેખાય તા પ્રમાદભાવ સહજ આવી જાય છે. પરંતુ તે ભાવ પણ ક્ષણ પૂરતા આવી જાય છે, વધારે લગવાડ નથી.

# (२८८)

અહીં ( આત્મસ્વરૂપમાં ) આવ્યા નહિ તા પર્યાયના વિવેક પણ નથી થતા. તેથી કહેવું પડે કે ભાઇ! પર્યાયના વિવેક રાખા. અહીં ( સ્વરૂપમાં ) આવ્યા ત્યાં પર્યાયના વિવેક સહજ થાય છે.

## ( २८ )

એક સમયની પર્યાયને છેાડીને જે સામાન્ય વસ્તુ રહી

૭૮ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.- વ

ન્નય છે તે દષ્ટિના વિષય છે.

## ( २ % )

અનાદિકાળથી ભટકતાં ભટકતાં જ્યારે અપરિણામીમાં અહંપણું થયું કે " હું તાે સદા મુક્ત જ છું" ખસ, તે જ જીવનની ધન્ય પળ છે.

#### ( २ 년 일 )

વીતરાગની સાથે રાગ કરવાના પ્રયત્ન–મૂર્ખાઇ છે. તેએા તને જવાબ પણ દેશે નહિ.

## ( २૯२ )

પાતાના સહજસુખની પિપાસા હેાવી જોઇએ. જેટલી તીવ્ર પિપાસા તેટલું કામ જલદી થાય છે.

## ( २५३ )

દેવ, ગુરુ પાસેથી પણ કાંઇ લેવું નથી. તેમના સ્વભાવ જોઇને—હું પણ તે જ જાતિના છું એમ જાણવામાં આવે છે. લેવું, ફેવું કાંઇ નથી. બીજાની સાથે લેણદેણના સંખંધ જ નથી. અશુદ્ધ પર્યાયનું બીજા તરફ લક્ષ જાય છે (એટલું જ છે) પરંતુ બીજા સાથે લેણદેણના સંખંધ નથી.

### ( २ 생 )

જે પર્યાય જે કાળમાં થવાવાળી છે, તે કાળમાં જ થાય છે. મુનિદશા પણ સહજ થાય છે. પહેલાં ભાવના થાય છે, પરંતુ અભિપ્રાયની પ્રધાનતા પહેલાં કરાે–પછી યાગ્યતાપ્રધાની થઇ જશા. જે પર્યાય જયારે થવાવાળી છે ત્યારે જ થશે. આપણે તાે જયાં ખેઠા છીએ ત્યાં કાંઇ કરવું, ફરવું નથી. અમે તાે ખ'ધ અને મુક્તિ ખન્નેથી રહિત છીએ.

# ( २५५ )

દષ્ટિના વિષયની હર સમય મુખ્યતા રહેવી જોઇએ. (બીજ) ગમે તેટલી વાત આવેા, પરંતુ તેની (દષ્ટિના વિષયની) ગૌણતા નહીં થવી જોઇએ.

# ( २५६ )

આખા સમયસારમાં છઠ્ઠી ગાથામાં સમ્યગ્દર્શનના ખાસ વિષય આવી ગયા છે. છઠી ગાથામાં બધાથી ઉત્કૃષ્ટ વાત આવી ગઈ છે. હું પ્રમત્ત પણ નથી, અપ્રમત્ત પણ નથી. કઈ પર્યાય બાકી રહી ?

## ( २ 년 9 )

દેવ, ગુરુ, શાસ્ત્ર તરફનું લક્ષ અને વલણુમાં પણુ ભઠ્ઠી જેવું દુ:ખ લાગવું જોઇએ. (જ્ઞાનીને ) ખહારમાં ઉત્સાહ દેખાય છે પણ અંદરમાં ભઠ્ઠી જેવું દુ:ખ લાગે છે.

# (२५८)

વિકલ્પાત્મક ભાવમાં એમ નિર્ણય આવ્યા કે કાંઈ કરવાનું જ નથી, તાે તેટલું વિકલ્પાત્મક કર્તૃત્વ છૂટવાથી આકુળતા તેટલી એાછી થાય છે. પછી વિકલ્પરહિત ૮૦ : દ્રંબ્ય દર્ષ્ટિ પ્રકાશ ભા.–ઉ

(નિર્વિકલ્પ) નિર્ણય થતાં સર્વથા કર્તૃત્વ **છૂ**ટીને વાસ્તવિક શાંતિ થાય છે.

# ( २૯૯ )

સાંભળવા વગેરેના ભાવ જ્ઞાનીને—ગણુધરને પણ આવે છે તાે આપણુને કેમ ન આવે? (એવી વાતાના અવલ ખનથી અજ્ઞાની જીવ) એવા એવા પરાશ્રિત ભાવની પુષ્ટિ કરે છે.

### (300)

મૃત્યુ સમયે જ્વને પોતાની રુચિના વિષય જ મુખ્ય થઇ જય છે. બીજ બધી ચીજથી રુચિ હઠીને જેની રુચિ હતી તે જ એક ચીજની મુખ્યતા થઈ જય છે. એ રીતે જેને આત્માની રુચિ છે તેને મૃત્યુ સમયે પોતાના આત્મા જ મુખ્ય થઇ જય છે. તે વખતે તો બધુ સમેટી લેવું છે. (આ વાત ઉપર કાઈ જિજ્ઞાસુએ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના દેહાંત વખતે કહેલા શખ્દા: " હું સ્વરૂપમાં લીન થાઉં છું" કહ્યા—સાંભળીને સાગાનીજીએ આગળ કહ્યું કે) એમ જ થાય છે. બીજાને કહે કે મને સંભળાવા તા તેની યાગ્યતા પણ તે જ પ્રકારની છે, ત્યારે જ તેવા વિકલ્પ આવે છે.

# ( 309. )

એક (મૂળ ) વાત યથાર્થ પક્કડમાં આવતાં ખધી વાતા યથાર્થ;રૂપમાં ગ્રહણ થાય છે.

# (302)

આપણે તેા આપણું સમજવું. બીજો કેવી રીતે સમજે છે, કેવી રીતે નહિ, તેનું શું પ્રયોજન ? બીજામાં રાેકાશે તાે પાેતનાે કાળ વ્યર્થ ચાલ્યાે જશે.

# ( 808 )

ક્ષયાપશમમાં ખેસીને, (આત્મા) દ્રવ્ય આવું છે, દ્રવ્ય આવું છે—તેવી દ્રવ્યની વાતા કરી રહ્યો છે તે તા દૂર ખેસીને દ્રવ્યની વાત કરી રહ્યો છે. (આત્મામાં ખેસીને દ્રવ્યનું સ્વરૂપ ખતાવવું યથાર્થ છે).

# (808)

જયારે અ તરદષ્ટિ જામે, ત્યારે જ (વર્તમાન પર્યાયની) યાગ્યતાનું જ્ઞાન યથાર્થ થાય છે, ત્યારે જ ( જે કાળની જેવી) " યાગ્યતા " કહેવાના અધિકાર છે.

## ( ३०५ )

(નિર્વિકલ્પ દશામાં) વીજળીના કરંટની માફક અતીંદ્રિય સુખ પ્રદેશ-પ્રદેશમાં વ્યાપીને પ્રસરી જાય છે. ઝણુઝણાટ....! કાળ થોડો છે, પણ તેથી શું? (કાળ થોડો હોવાથી તેની મહત્તા એાછી નથી. નિર્વિકલ્પ આત્માના અતીંદ્રિય આનંદની અનુભવદશાનું માહાત્મ્ય અચિંત્ય મહિમાવંત છે).

૮૨ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.–૩

## (305)

આત્મા તેા ગંભીર છે. સમુદ્રની જેમ અનંત શક્તિઓ પોતામાં સંગ્રહ કરીને બેઠાે છે. તેની દષ્ટિ થતાં જ્ઞાનમાં પણ ગંભીરતા અને વિવેક આવી જ જાય છે.

## ( 00)

અહારના સંગના નિમિત્ત-નૈમિત્તિક સંખંધ પણ પર્યાયની સાથે છે, મારી સાથે નથી. વળી જેને પર્યાયમાં જ એકત્વબુદ્ધિ છે તેને તો નિમિત્તની સાથે પણ એકત્વબુદ્ધિ લંખાય છે. જ્ઞાનીને પર્યાયમાં એકત્વબુદ્ધિ નથી, તેથી નિમિત્ત સાથે પણ એકત્વબુદ્ધિ નથી.

# ( ১০১ )

સંસારમાં બધા વિષયમાં પ્રયત્ન કરો છે તો અહીં (અંતર સ્વરૂપના) પ્રયાસ પણ કરો ને! આ પ્રયાસમાં તાે ઉત્કૃષ્ટ શુભભાવ થાય છે કે જે બીજ કાેઇ જગ્યાએ થતાે નથી. આ પણ છે તાે કૃત્રિમ પ્રયાસ, પરંતુ અકૃત્રિમ પ્રયાસ પહેલાં તે પણ આવ્યા વિના રહેતાે નથી.

#### (300)

નિત્ય પડખું અને અનિત્ય પડખું, તે બન્ને પડખાં એક વસ્તુનાં છે. હવે પ્રયોજન સિદ્ધ કરવાના મતલબ છે, તાે આ પ્રયોજન નિત્ય પડખાને મુખ્ય કરવાથી અને અનિત્ય પડખાને ગૌણ કરવાથી સિદ્ધ થાય છે.

#### (390)

(વિકારી) પર્યાય પર તરફ તન્મયતા કરે છે, પરંતુ પર સાથે તન્મય થઇ શકતી નથી. અંતર્મુ હૂર્તથી વધારે પર તરફ ૮કી શકતી નથી. જ્યારે (શુદ્ધ) પરિણામ ત્રિકાળી સ્વભાવની સાથે તન્મયતા કરે છે તો ત્યાં તો તન્મય થઇ જ્ય છે અને સદાકાળ તે તન્મયતા (સ્વસન્મુખતા) ૮કે છે.

# ( 399 )

જેટલી ધગશ ઉત્ર તેટલું કાર્ય જલદી થાય છે.

### ( 392 )

પ્રશ્ન:–મુનિને વસ્ત્રાદિ નહિ હેાવાથી દુ:ખ નહિં થતું હેાય ?

ઉત્તર:–મુનિએંગોને દુ:ખ કેવું ? તેને તે અંતરમાં આનંદના સ્રોત વહે છે. વીજળીના કરંડની જેમ અંદર આનંદ ચાલી રહ્યો છે. તેમને તેા વસ્ત્રની વૃત્તિ ઉઠવી જ દુ:ખ છે. વળી જે શુભવૃત્તિ ઉઠે છે તે પણુ ભયંકર દુ:ખરૂપ લાગે છે.

#### ( 393)

હું તે৷ વિકલ્પથી શૂન્ય છું અને મારા ભાવાથી ભરપૂર છું.

## (398)

અધ્યયન આદિનું પૂરતું રહસ્ય પૃ. ગુરુદેવ પાસેથી

અમને તો મળી ગયું છે. ક્રમભદ્ધ પર્યાય કયાં લખ્યું છે એની અમારે શું દરકાર છે? સિદ્ધાંત ખેસી ગયા અને અનુભવમાં આવી ગયા, પછી શું કામ? એ રીતે મહારાજ સાહેખની ખધી વાતા અમને તા તૈયાર મળી ગઈ છે. જેવી રીતે પિતાની કમાયેલી મૂડી વારસામાં વગર પ્રયત્ને મળી જય!

## ( ३१५ )

પ્રશ્ન:–જ્ઞાનીને વિષયામાં આમક્તિ નધી, તેના મતલષ્ય શું?

ઉત્તર:-અન્ય મતવાળા તો તેને ખીજ રીતે કહે છે, પરંતુ તેમ નથી યથાર્થમાં તો જ્ઞાનીને પોતાના ત્રિકાળી સ્વભાવમાં એવી આસકિત થઇ ગઈ છે કે બીજ કાઈ પદાર્થમાં આસકિત થતી જ નથી. એટલા સ્વભાવમાં (તીવ્ર) આસક્ત છે.

## ( 398)

પ્રશ્ન:—પહેલાં તા અવલંખન લેવું જોઇએ ને ? ઉત્તર:—પહેલાંથી જ હું પરિપૂર્ણ છું, તેને આલંખન શું? એમ લઇને, ( ખાદ્ય ) અવલંખનથી નુકશાન જ છે, એવા નિષેધપૂર્વક થાેડું અવલંખન આવી જ્ય છે. પરંતુ અભિપ્રાયમાં અવલંખન હાેવું જોઇએ નહિ અવલંખનમાં પહેલેથી જ નિષેધભાવ હાેવા જોઇએ.

## ( ३१७ )

મૃત્યુ સમયે "મને સ'ભળાવા " એવા ભાવ જયારે ઉઠે છે ત્યારે તા સ્વયંની તૈયારી નથી. અંદરમાં (સ્વરૂપનું ઘાલન) ચાલી રહ્યું હાય તેને બીજો સંભળાવે એવા વિકલ્પ જ ઉઠતા નથી. તેને તા તે સમયે અધિક ખળ હાય તા નિર્વિકલ્પતા આવી જાય છે. કદાચિત નિર્વિકલ્પતા ન આવે તા સ્વની અધિકતા તા છૂટતી જ નથી.

# ( 392 )

સ્વદ્રવ્યમાં જમી જવું એક જ કર્તવ્ય છે, તે પણ પરિણામની અપેક્ષાથી. મારી અપેક્ષાએ, હું તેા કૃતકૃત્ય જ છું–કાંઈ કર્તવ્ય નથી. હું તેા અનંતવીર્યની ખાણુ છું.

## ( ३१८ )

ખીજા બધાં પદાર્થીને તેા છાડ્યા અને દેવ, ગુરુને ચાંદ્યો. હવે તેનાથી પણ ઉખડીને અહીં (સ્વરૂપમાં ) ચાંટા.

#### (320)

હું તો ચૈતન્ય પ્રતિમા છું. આ પ્રતિમા કાંઈ દેતી નથી. તેનાથી ઉપકાર થઈ શકતા નથી, ( ઉપચારથી ) કહેવામાં આવે છે. અસલમાં તા તેનું સ્વરૂપ, અહાે! વીતરાગી શાંત મુદ્રા દેખીને, ખસ હું પણ એવા જ છું. (એવું આત્મસ્વરૂપ દેખાય છે.)

## ( 329 )

જેમ વીરરસવાળાને (લડાઇ વગેરેના પ્રસંગમાં) શરીર છૂટવાના ડર નથી, તેમ શાંતરસવાળાને આખું જગત પ્રતિકૂળ થઇ જાય, શરીર છૂટી જાય, એવા પ્રસંગ આવી જાય તા પણ ડગતા નથી.

#### (322)

(કૃતકૃત્ય સ્વભાવના અનુભવમાં પર્યાયમાત્રની કર્તુ ત્વણ ક્રિ મટે છે, તેના સંદર્ભમાં કહ્યું) મારે તેા શુદ્ધ પર્યાય પણ કરવી નથી, ન પુરુષાર્થ કરવો છે, ન જ્ઞાન કરવું છે, ન શ્રહા કરવી છે. તે ખધાં પરિણામનાં કાર્યો છે અને હું તેા અપરિણામી છું. પરિણામમાં કયારે પણ જતા જ નથી. તેા હું તેનું (પરિણામનું) શું કરું? પરિણામ જ સ્વયં પુરુષાર્થ આદિ રૂપ થાય છે.

#### ( 323 )

સાંભળવાવાળાને તેા દીનતા છે જ, પરંતુ ખીજાને સંભળાવવા ઇચ્છે તેા તે (ભાવમાં ) પણ દીનતા છે.

### ( 328)

પ્રશ્ન:-પ્રયાસ તાે કરવાે જોઇએ ને ?

ઉત્તર:–અરે ભાઈ! કૃત્રિમ પ્રયાસથી શું થશે ? તેનાં ઉપર વજન નહિ આવવું જોઇએ. હું વર્તમાનમાં જ નિષ્ક્રિય ચૈતન્ય છું. ત્યાં (સ્વરૂપમાં) આવ્યા તા પર્યાયમાં સહજ પ્રયત્ન ઉઠે જ છે. હું તો અનંત પુરુષાર્થની ખાણ છુંને! એક સમયના પ્રયાસમાં થાેડા આવી જઉં છું?

#### ( ३२५ )

હું વર્ત માનમાં જ પરિપૂર્ણ છું, તેા (સ્વરૂપમાં તેા) મુક્તિના પ્રયાસ પણ કરવાના સવાલ નથી. કરવાનું શું છે? પરિપૂર્ણમાં મુક્તિ કરવી પણ શું?

## ( ३२६ )

પ્રશ્ન:–રાગને જ્ઞાનનું જ્ઞેય તાે ખનાવવું ને ?

ઉત્તર:–રાગને જ્ઞાનનું જ્ઞેય " ખનાવવા જાય " છે તે દેષ્ટિ જ જૂઠી છે. સ્વયંને જ્ઞેય ખનાવ્યાે, તાે રાગ તેમાં ( જુદાે ) જણાય જ છે. રાગને જ્ઞેય શું ખનાવવું છે ?

## ( 320 )

પ્રશ્ન:--સ્વ-પરની પ્રતીતિ કરવાનું તાે શાસ્ત્રમાં આવે છે ને ?

ઉત્તર:—અરે, સ્વની પ્રતીતિ કરાે! પરની પ્રતીતિ (પરમાં નૃહિ) તેમાં આવી જશે. પાેતાની ખુદની પ્રતીતિ કરાે.

#### (326)

ત્રિકાળીના પક્ષ કરાે. એવા પક્ષ કરાે કે અનેત-કાળમાં ક્યારેય આવ્યા ન હાેય. વર્તમાનના પક્ષ છાેડાે.

# ( ३२७)

પ્રશ્ન:–અનુભવમાં આવે તેા અહીં ( સ્વરૂપમાં ) ખેઠા

૮૮ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.-3

### કહેવાય ને ?

ઉત્તર:—અનુભવની (પર્યાયની) દરકાર છાડી દો. સ્વાદ આવવા (પર્યાય કરવી) તે કાંઈ ધ્યેય થાેડું છે? ધ્યેય (ત્રિકાળી સ્વભાવ) ના પક્ષ કરવા જોઇએ.

#### (330)

પ્રશ્ન:—પક્ષ અહીં (સ્વરૂપમાં) આવ્યા વિના કઇ રીતે ક**રે** ?

ઉત્તર:–અરે ભાઈ! વિકલ્પાત્મક ભાવમાં (નિર્ણધમાં ) તો આ પક્ષ કરોા! પછી અહીં (સ્વરૂપમાં) જામી જાંચા.

## ( 339 )

(સ્વરૂપની) એવી **રુચિ થવી જોઇએ કે તેના** વિના ક્ષણ પણ ચેન ન રહે.

#### (332)

પ્રશ્ન:–રાગ ક્ષેય છે કે દુ:ખરૂપ છે?

ક ઉત્તર:–અહીં (સ્વભાવમાં) આવ્યા તા રાગ જ્ઞાનમાં જ્ઞેયરૂપ જાણુવામાં આવે છે, અને વેદનમાં દુ:ખરૂપ લાગે છે.

#### (see)

રાગ પણ તે સમય પૂરતાે સત્ છે. તેને ઉખાડવા જઇશ તાે તું ખુદ ઉખડી જઇશ તેને તેમાં રહેવા દે. તું તારામાં રહે. તે સ્વયં જ ચાલ્યાે જશે.

## (888)

હું તેા મહારાજ સાહેખને શુદ્ધ નિષ્ક્રિય ચૈતન્યર્ભિખ જ દેખું છું. જે વિકલ્પ, વાણી અને શરીરની ક્રિયાંઓ થઇ રહી છે, તેને મહારાજ સાહેખ માનતા નથી.

## ( ३३५ )

માક્ષ થાય–ન થાય તેની દરકાર નથી. (અતીંદ્રિય) મુખ ચાલુ થઈ ગયું, પછી પર્યાયમાં માક્ષ થશે જ.

#### ( 335 )

બધા શાસ્ત્રોના, બાર અંગના સાર તાે "હું" છું. બાકી બધી વાતાે તાે <mark>જાણવાની છે</mark>. સ્વયંને દષ્ટિમાં લીધા, પછી જે જ્ઞાન ઉઘડે છે તે <mark>બધી</mark> વાત જાણી લે છે.

#### ( 330 )

વિકલ્પમાં તીવ્ર દુ:ખ લાગે અને વિકલ્પમાં તણાય નહિ તેને મચક કહે છે (કારણ કે સ્વરૂપમાં નિરંતર સ્થિર રહી શકતા નથી). મચકમાં (રાગમાં) દુ:ખ જ ન લાગે તેને તા મચકમાં જ અમચક છે. અર્થાત મચકમાં જ (રાગમાં જ) આખા આવી ગયા છે. તેને મચક કહેવાના અધિકાર પણ નથી.

### (336)

દષ્ટિની વાત મુખ્ય રાખીને ખધી ખતવણી થ<mark>વી</mark> ૧૨

જોઇએ. આ તરફ (અંતરમાં) દષ્ટિ થતાં જે જ્ઞાન થયું તે (જ્ઞાન) વસ્તુ જેવી છે, તેવું જ જાણી લ્યે છે. આ દષ્ટિ વિના તો કાેં ધાતમાં વધારે ખેંચાઇ જાય અને કાેંઇ વાત ઢાંલી કરી દે. વળી દષ્ટિ થતાં (જ્ઞાન મધ્યસ્થ થઈ જાય છે, માટે) જેની જેટલી જેટલી મર્યાદા છે, તે અનુસાર જ જાણે છે.

#### ( 33순 )

શાસ્ત્રમાં ખધા પ્રકારની, ખધાં પડખાંની વાત ન્યાય, તર્ક આદિથી આવે છે. કારણ કે કાેઈ જીવ વેદાંતમાંથી આવે, કાેઇ કયાંથી આવે, કાેઇના કેવો અભિપ્રાય હાેય. તાે ખધા પ્રકારથી ખંડન કરીને યથાર્થ વાત આવવી જોઈએ.

### ( 380 )

પધા શાસ્ત્રામાં મૂળ તાે અનુભૂતિ પર જ આવવાનું છે. ( ૩૪૧ )

જેને અનુભૂતિ થઇ તે જીવ અનુભવના ખળથી, કઇ વાત સાચી છે અથવા કઇ વાત અનુભવથી મળતી નથી તેથી અસત્ય છે એમ તરત જાણી લે છે.

#### ( ३४२ )

આ તરફ (અંતરમાં) દષ્ટિ થયા વિના જ્ઞાન યથાર્થ થતું નથી અને દષ્ટિ થતાં, ઉત્પન્ન થયેલું જ્ઞાન, પોતાના (પરમાં) કેંેેેેેેેેેેેેેેે અડકાવ છે, પાતાની સ્વભાવમાં કેટલી જમાવટ છે, કેટલા રસ છે, તે ખધુ સહજ જાણી લે છે. (૩૪૩)

મને તો જ્ઞાનનું વધારે લક્ષ નથી (ક્ષયોપશમ વધારવાની ચાહના નથી) સુખ પીવાના ભાવ રહે છે. કેવળજ્ઞાન પડયું છે તાે તે ઉધડતાં જ્ઞાન તાે ખધું થઇ જશે. ( ૩૪૪)

સુખ (અતીંદ્રિય આનંદ) નાે અનુલવ થયા પછી કાેઇને પૂછવું જ પડતું નથી. બીજા ના કહે તાે કહે, પાેતાને પ્રત્યક્ષ સુખ આવી રહ્યું છે ને!

# ( ३४५ )

અહીં (સ્વરૂપમાં) વર્ત માનમાં જ મુક્તિ પડી છે. તે દષ્ટિમાં આવી ગઇ તો દષ્ટિમાં તો વર્તમાનમાં જ મુક્તિ થઈ ગઇ. તેમ જ વ્યક્તમાં પણ અંશે મુક્તિ થઇ. વળી તેમાં (સ્વરૂપમાં) મુક્તિ છે તેથી મુક્તિ પ્રગટશે જ. (૩૪૬)

એકપણ વિકલ્પ, જે ઉઠે છે, ચાહે ચિંતનના પણ વિકલ્પ હાે, તેમાં એમ જાણવું જોઇએ કે હું છરાની વચ્ચે પડ્યો છું. વિકલ્પમાં ૬:ખ જ ૬:ખ લાગે ત્યારે સુખની તરફ ઢળવું થાય છે.

#### ( **USE** )

શકિતમાં સુખ ભરેલું પડ્યું છે. વિકલ્પમાં દુ:ખ જ દુ:ખ લાગે તેા સુખ પ્રગટ્યા વિના **રહે જ નહિ**.

### (388)

સ્વાધ્યાયને તપ કહ્યું છે. પરંતુ અરે ભાઈ, અહીં પાતાની તરફ ચૈતન્યમાં જમી જવું તે પરમ તપ છે. પેલા તાે વિકલ્પ છે, તાે ઉપચારથી તેને તપ કહીએ છીએ.

## ( ३४६ )

પ્રશ્ન:–તેને આંગણ તા કહીએ ને ?

ઉત્તર:—આ આંગણું તો છે ને, આંગણું તો છે ને! એમ વજન દઇને જીવ અટકી જ્યય છે. પરંતુ આંગણું ઘર તા થાડું જ છે? ઘરમાં તા તેના અભાવ છે. (સમસ્ત પ્રકા-રના વિકલ્પ ચૈતન્ય ઘરમાં નથી.)

# ( ३५० )

જેમ વ્યાપારી માલ આપે છે અને ત્રાહક તેને પૈસા આપે છે. બન્નેને પોતપોતાનું કારણ છે. એકબીજ માટે કરતા નથી. તેમ સંભળાવવાવાળા (જ્ઞાની)ને પોતાના કારણે મચક આવે છે અને કરુણાથી ઉપદેશના વિકલ્પ આવે છે. તેમ જ સાંભળવાવાળાને પોતાના કારણે સાંભળવાના ભાવ થાય છે. જેમ વેપારીને બીજા (પ્રકારથી) પૈસાના મોટા લાભ થઇ જાય તા ત્રાહક માટે રાકાતા નથી તેમ અહીં પણ સંભળાવવાવાળાને વિકલ્પ તૂટી જાય તા સાંભળવાવાળા માટે રાકાતા નથી.

### ( 349 )

મૂળ વાતમાં અપેક્ષા લગાવે છે, તેા મને તેા ખટકે છે.

( મૂળ વાત પર જેર દેતી વખતે કેાઈ તેની અપેક્ષા લાગવીને— બીજી અપેક્ષાએ આમ પણ છે, એ રીતે મૂળ વાતની ગૌણતા ચઈ જવાથી પ્રયોજનની અસિદ્ધિ થાય છે, તેથી ખડકે છે). ( કેમ કે ) તેમાં જે તીખાશ હાય છે તે તૃઠી જાય છે. અપેક્ષા લગાવવાથી ઢીલાપણું થઈ જાય છે.

#### ( 342 )

પ્રશ્ન:-અનંત જ્ઞાનીઓના એકમત હાેવાથી જ્ઞા**ની**ને નિ:શંકતા આવી જાય છે?

ઉત્તર:–અન'ત જ્ઞાનીએોનો એકમત હેોવાથી નહિ, પર'તુ પેોતાનુ' સુખ પીવાથી જ્ઞાનીને નિ:શ'કતા આવી જાય છે.

#### ( ३५३ )

ખાલી નિશ્ચયની વાત કરે અને અશુભમાં રસ પડે તાે તે નિશ્ચયાભાસી થઇ જાય છે, પરંતુ નિશ્ચય સ્વભાવમાં જોર દેતાં પર્યાયની ગાૈણતા થાય, તે નિશ્ચયાભાસી કેમ થાય ? (૩૫૪)

પ્રશ્ન:–ભકિતપૂજામાં આપ એાછા જાએા <mark>છા, તેા શું</mark> ચાવીસે કલાક થાેડી નિર્વિકલ્પતા રહે છે?

ઉત્તર:–અરે! ચાવીસે કલાક નિર્વિકલ્પતા ન રહે તો તે તરફ ઢળવાના પ્રયાસ તા થઈ શકે છે ને? શું તેમાં શુભભાવ નથી? તેમાં તાે વધુ શુભભાવ છે, તેની તાે ગણતરી નથી અને શરીરાદિની ક્રિયા થાય, તેની જ ગણતરી?

# ( ३५५ )

જે અપેક્ષાએ વસ્તુના જે સ્વભાવ છે તે અપેક્ષાએ સાે એ સાે ડકા એવા જ એકાંતસ્વભાવ છે. પછી તે સ્વભાવને અપેક્ષા લગાડવાથી ઢીલાે થઇ શકતાે નથી.

# ( उप्ह )

ભકિતના રાગાંશ ક્યારેક તીવ્ર આવી જાય છે. તે સહજ આવી જાય છે. મારી તાે સહજ પ્રકૃતિ છે, ખળજેરી ( હઠ ) મારાથી થતી નથી.

#### ( ३५७ )

પરિણામના વિવેક તાે, જે અન'ત સુખી થવા ચાહે છે, તેને સહજ હાેવાે જોઇએ.

#### (३५८)

પુરુષાર્થ કરું, જ્ઞાન કરું, તે અભિપ્રાય પણ હઠાવી દે. તું વર્તામાનમાં જ પુરુષાર્થની ખાણ છો. વર્તામાન પરિણામ પરની દષ્ટિ જુઠ્ઠી છે.

# ( ३५७ )

નિમિત્તોથી તેા કિચિતમાત્ર લાભ નથી પરંતુ ઉધાડજ્ઞાનથી પણ કાંઇ લાભ નથી. ઉધાડજ્ઞાનમાં તને હર્ષ આવે છે, તેા ત્રિકાળ સ્વભાવની તને મહત્તા આવી નથી.

# (350)

દષ્ટિ તેા અસ્થિરતા અને સ્થિરતા ખન્નેને કખૂલતી

નથી.

## ( ३६१ )

પાતાના ત્રિકાળ સ્વભાવને પકજ્ઞા વિના જીવને નિશ્ચય પ્રતીતિ આવશે જ નહિ.

#### ( 352 )

સહજ પુરુષાર્થમાં થાક લાગશે નહિ. સૂવા વગેરેના ભાવમાં પણ દુ:ખ લાગશે. નિદ્રામાં પણ થાક લાગશે.

# ( 253 )

ત્રિકાળ સ્વભાવ અને પરિણામ સ્વભાવ તે ખજ઼ે સર્વ'થા જુદા જ છે. પર'તુ આખા દ્રવ્યની અપેક્ષાથી તેને એક કહેવામાં આવે છે.

# ( 358 )

પર્યાય અપેક્ષાએ શુદ્ધભાવના હું કર્તા છું, પરંતુ અશુદ્ધ ભાવના કર્તા નથી.

# ( ३६५ )

એક સમયના પરિણામ—ખ**ં**ધ, મેાક્ષ—<mark>ંથી વસ્તુ</mark> શૂન્ય (રહિત) છે, એમ પરમાત્મપ્રકાશમાં કહ્યું છે.

### ( 35 € )

સાંભળવા કરવાના (શુભભાવ) માં થાક લાગવાે જોઇએ.

> પ્રશ્ન:–તે તેા ઔષધિ છે, અમૃત થેાડું છે? ઉત્તર:–ઔષધિ કહેવામાં પણું ઢીલાપણું થઈ જાય

છે. ઝેર જ છે. શ્રીમદ્ કુંદકુંદાચાર્યદેવે કહ્યું જ છે ને! વિષકુંભ છે. એક વાર તેા જડમૂળથી કુહાડા મારી દાે!

# (359)

પ્રશ્ન:–એક સમયના આનંદના અનુભવ તાે પકડવામાં આવતા નથી, તાે કેમ ખબર પડે?

ઉત્તર:–અરે ભાઈ! અનુભવ પાતાને ખ્યાલમાં આવે નહિ, એમ થતું જ નથી. (કેમ કે આનંદના અનુભવકાળ-માં નિર્વિકલ્પ ઉપયોગ અસંખ્ય સમયના હાેય છે ) પરંતુ તે પરિણામ થયા કે નહિ એવો વિચાર કરી કરીને શું તેમાં સંતાષ માનવા છે? અરે સદાય નિર્વિકલ્પ રહે તાપણ ત્રિકાળી સ્વભાવની મુખ્યતામાં તેની મુખ્યતા કરવી નથી.

## (356)

દષ્ટિ એવી પ્રધાન ચીજ છે કે સ્વભાવમાં દષ્ટિ જમતાં જ ( ખધા ) પરિણામ ખીલતા જાય છે.

# (356)

ંગુરુદેવશ્રી ધાલનથી (નિશ્વયથી) પર છે. પરંતુ તેમના ધાલનમાં પરની જે કરુણા છે તેમાં ન્યાયાદિ નીકળે છે. જેમ પિતાનું ધન પુત્ર શ્રમ વગર ભાેગવે છે, તેમ ગુરુદેવશ્રી પાસેથી મળેલા ન્યાયાદિને આપણે શ્રમ વગર ભાગવીએ.

#### ( ove )

પરિણામથી પણ ઊંડું સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ તત્ત્વ જે છે તે

હું છું.

### ( ३७१ )

વીજળીના કરંટ લાગતાં જ ભય લાગે છે, અને તેનાથી હઠવા ઇચ્છીએ છીએ. પરંતુ ત્રિકાળી સ્વભાવમાં પ્રવેશ કરતાં જ એવા આનંદની સનસનાટી થાય છે કે તે આનંદથી ક્ષણ પણ હઠવા ચાહતા નથી.

# ( 302 )

જ્ઞાનના ઉઘાડમાં રસ લાગે છે તેા તત્ત્વરસિક જના કહે છે કે અમને તારી ખાલીમાં રસ આવતા નથી, અમને તારી ખાલી કાગપક્ષા જેવી (અપ્રિય) લાગે છે.

### ( 808 )

સમ્યગ્દષ્ટિ છવ પોતાને સદાય ત્રિકાળી આત્મા છું એમ જ માને છે. હું ધ્રુવ સિદ્ધ છું –જેમાં સિદ્ધદશાની પણ ગૌણતા રહે છે. સિદ્ધદશાના પણ સમયે સમયે ઉત્પાદવ્યય થાય છે, હું તા સદા ધ્રુવ છું.

#### (808)

પાતાના માપથી બીજાનું માપ કરવું, તે જ દર્ષિના સ્વભાવ છે.

### ( ३७५ )

હું ત્રિકાળસ્વભાવ કયારે પણ ખંધાણા જ નથી. તાપણ મને મુક્ત કહેવા તે તા ગાળ છે. પર્યાયને મુક્ત ૧૩

કહે તે તેા ઠીક છે કારણ કે તે બ'ધાયેલી હતી, તેથી મુકત કહેવું ઠીક છે. પરંતુ મને તેા મુકત કહેવું પણ ઠીક નથી.

#### (305)

પરિષ્કૃતિ દ્રવ્યને કહે છે કે હું પણ સ્વયં સત્ છું— સ્વતંત્ર છું. દ્રવ્યનું અવલંબન લઉં છું તે પણ અપેક્ષાએ કહેવામાં આવે છે, કેમ કે પર તરફનું વલણ છૂડ્યું છે, તેથી કહેવામાં આવે છે. ખરેખર તા પરિષ્કૃતિ પાતાના સ્વ—સતમાં જ છે.

# ( ७७७ )

એટલી માત્ર વાત છે–જે ઉપયોગ પરમાં ઝૂકે છે, તેને સ્વમાં ઝુકાવવાના છે.

### ( 308 )

વાત એમ છે કે જેટલું તીવ્ર દુ:ખ (વિકારી) પર્યાયમાં લાગે તેટલી જ શીધ્રતાથી માર્ગપ્રાપ્તિ થાય, એાહું દુ:ખ લાગે તેા વાર લાગે.

#### ( 30는 )

ધ્રુવ ગુફાની અંદર ચાલ્યા જાંએા. ત્યાં આનંદ અને સુખનાં નિધાન ભર્યા છે. તેને નિત્ય ભાેગવા.

#### (360)

પુરુષાર્થ તે৷ ચારિત્રમાં છે, દષ્ટિમાં શું પુરુષાર્થ ? પ્રશ્ન:–શું દષ્ટિમાં પુરુષાર્થ નથી ? ઉત્તર:–દષ્ટિમાં પુરુષાર્થ તેા છે, પરંતુ ચારિત્રની અપેક્ષાએ બહુ એોછા પુરુષાર્થ છે, ચારિત્રમાં તેા માેટા પુરુષાર્થ છે.

# ( 329)

(ખીમારીની વ્યાખ્યા આ પ્રકારે કહી) ઉપયોગ ખહારમાં ને બહારમાં ફરતાે રહે છે, બસ તે જ બીમારી છે; તેને મટાડવાની છે.

## ( 3८२ )

નિવૃત્તસ્વરૂપની તરફ જવું છે તેથી ખહારમાં પણ નિવૃત્તિનું જ લક્ષ જાય છે.

# ( 323 )

નિવૃત્તિમાં એકાંતમાં આચાર્યોનાં શાસ્ત્ર વાંચીએ તો તેમાંથી ઘણી વાતા નીકળે છે. તેમાં તા ઘણું ભર્યું છે. આચાર્યોના જે શબ્દ છે ને–તે આનંદનાં ખુંદ–ખુંદ છે. એક એક શબ્દમાં આનંદનાં ખુંદ–ખુંદ ભર્યા છે. આનંદનાં ખુંદ–ખુંદ હે. ખુંદ ખુંદ પુંદ છે.

#### (368)

મને તો એવી આદત પડી ગઇ છે કે બહારમાં ગમે તેટલા ખદબદાટ હાેય પરંતુ મને તાે અહીં (અંતરમાં ઘાલન) ચાલે છે ને! તેથી તે બાજુનું લક્ષ જ નથી. તે ખદબદાટ પસંદ તાે છે જ નહિ.

### ( ३८५ )

મને તેા એકાંત માટે સમય ન મળે તેા ચેન જ પડતું નથી.

# ( ३८६ )

પ્રશ્ન:–ઘરવાળાની ખધી જાતની પ્રતિકૂળતા હેાવાથી પાતાનું કામ કેમ કરવું ?

ઉત્તર:-પોતાની અંદરમાં ખેસીને પોતાનું કામ કરો. તે પોત્નાનું કામ અંદરમાં ખેસીને કરવામાં ન ઘરવાળા જાણશે, ન ખહારવાળા જાણશે. આપણે શું કરીએ છીએ અને કયાં છીએ, તે પણ કાેઇ નહિ જાણે. એ રીતે અંદરમાં પોતાનું કામ થઈ શકે છે.

# ( ७८७ )

પ્રશ્ન:-સમજણ ન હાેય તાે ?

ઉત્તર:–અરે, તીવ્ર ધગશ હશે તેા સમજણ પણ આવી જશે.

## (326)

દેવ આદિ અને સ્ત્રી આદિ ખધાં એક અશુદ્ધતાનાં જ નિમિત્તો છે. અને શુદ્ધતાનું નિમિત્ત તો એક 'પોતે' જ છે.

# (3८૯)

અમે તાે, જે ભાવથી તીર્થ કરેગાત્ર ખધાય છે, તે ભાવ પણ નપુંસકતા છે–એમ લઇએ છીએ.

# ( ३५० )

અમારે ત્યાં તેા કાચી પાકી ભૂમિકાની વાત જ નથી. જે ભૂમિકા ( આશ્રયસ્થાન ) પ્રથમ છે તે જ અંતમાં છે. અર્થાત્ અમે તેા એવી ભૂમિકા લઇએ છીએ, જે સદાય ડકે છે,—ત્રિકાળ છે.

# ( 3순인 )

ત્રિકાળીમાં એકત્વ થતાં રાગ એવા ભિન્ન દેખાય છે કે જેમ બીજ ચીજ પ્રત્યક્ષ ભિન્ન દેખાય છે; તેમ જ રાગ પ્રત્યક્ષ જુદા જ દેખાય છે.

### ( 3순२ )

ભગવાનની ભક્તિના અર્થ ગુણાનુવાદ. શાસ્ત્રસ્વાધ્યાય-માં તેા તેનાથી પણ અધિક ભક્તિ છે.

#### ( 3 종 ૩ )

વિકલ્પમાં દુ:ખ જ દુ:ખ લાગવું જોઇએ. ન્યાય, યુક્તિથી તેા માને કે આ વિકલ્પ શાંતિને રોકે છે—અનુભૂતિને રોકે છે તેથી દુ:ખરૂપ છે, પરંતુ અનુભવમાં દુ:ખ લાગે તેા દુ:ખથી હઠીને સુખની તરફ જાય જ.

# ( ३५४ )

ભંધનરહિત સ્વભાવ માટે વાંચન, મનન, ઘૂંટણ કરું તેા પક્કડમાં આવે, તે વાત જ નથી. તે તેા હું ત્રિકાળી જ છું–એમ વર્તમાનમાં જ તેમાં થંભી જાએા.!

# ( ३५५ )

પરમશુદ્ધ નિશ્ચયનયથી આત્મા ખ'ધનના અને મુક્તિના કર્તા જ નથી. તેથી વિકલ્પનું જેર (માક્ષનું કર્ત્વ) ખલાસ થઈ જાય છે. અને ત્રિકાળીમાં જામેલા રહેવાય છે, તેથી પર્યાય પણ આ તરફ (ત્રિકાળીમાં) સહજ જ આવશે.

### ( ३५६ )

િ ત્રિકાળી શકિતમાં અહ'પણું થતાં જ (બીજાં) બધાં આલ'બન ઉખડી જાય છે.

## ( ৩৬৬ )

💎 💮 ....ચર્ચા વાર્તા થાય છે તેથી સ્પષ્ટતા થાય છે.

પ્રશ્ન:–તાે પછી આપ ચર્ચા વગેરેનાે નિષેધ શા માટે કરાે છાે ?

ઉત્તર:–નિષેધ તેા હર ક્ષણે ડગલે ને પગલે કરવેા જ જોઇએ. આ તરફ સ્વરૂપમાં ઢળતા જય છે તેથી નિષેધ થતા જય છે.

# ( ३५८ )

પ્રશ્ન:–આપની વાતમાં ક્રમ આવતાે જ નથી, એક્રુદ્રમ અક્રમની વાત કરાે છા ?

ઉત્તર:–ક્રમ, ફ્રમ શું ? અક્રમ (સ્વભાવ )ને પકડવા, તેથી ક્રમ (શુદ્ધતા વગેરે) સ્વયં થાય છે.

## (366)

પ્રશ્ન:—આ ખધું ખ્યાલમાં આવવા છતાં પણ અંદર કેમ જામી શકાતું નથી ?

ઉત્તર: અંદરથી જ વાંચન, વિચાર આદિ (ખધા વિકલ્પો)માં દુ:ખ જ દુ:ખ લાગવું જોઇએ. (સંતુષ્ટપણું નહિ થવું જોઇએ ) તો ત્યાંથી છૂટીને અંદરમાં ગયા વિના રહી શકાતું જ નથી. યુકિત વગેરેથી દુ:ખ સમજ્યા તેમાં તો સહજ દુ:ખ કયાં લાગ્યું? અંદરથી તીવ્ર દુ:ખ સહજ લાગે તો ત્યાંથી થાકવાથી ત્યાં રાેકાઈ શકે નહિ. તેથી સ્વરૂપમાં આવવાનું થાય જ છે.

# (800)

(ત્રિકાળીમાં) ઢળણ તો નિરંતર થાય જ છે અને (એકાંતમાં) વિચારકાળમાં વિશેષ થાય છે. પરંતુ વિચાર તો અડક જ છે. તે (વિચારાદિ) વિશેષ ઢળવાનું કારણ નથી. અશુભ પ્રવૃત્તિમાં અંદરમાં ઢળણ ચાલે છે અને વૃદ્ધિ પામે છે. વિચારકાળમાં વિશેષ વૃદ્ધિ પામે છે, પરંતુ તે (વિચારાદિ) વિશેષ વૃદ્ધિનું કારણ નથી, તે તો અડક જ છે. તેથી વિચારમાં અધિકતા થતી નથી. ત્રિકાળીમાં ઢળણ હોવાથી પર્યાયમાત્રને અમે તો ગૌણ કરી દીધી છે. ધ્રુવદળ જ અધિક છે.

( You )

દુ:ખ છે તેા ખરું, <mark>પરંતુ તે</mark> દુ:ખથી **કાેણ** 

ખચાવશે ? પાે**તે જ શરણ** છે એમ જ પૂ. ગુ**રુ**દેવશ્રી કહે છે. (૪૦૨)

મુકતશુદ્ધ પર્યાયથી દ્રવ્યને મુકતશુદ્ધ ખતાવવું તે તે**!** કલંક છે. સ્ત્રીથી પુરુષની આળખાણ કરાવવી તે પુરુષની હીનતા છે.

# ( 808 )

પાતાથી ચ્યુત થવું ( તે ) જ ખધાથી માટું પાપ છે.

# (808)

વ્યવહારથી જે જે સાધન કહેવામાં આવે છે, તે ખધા (નિશ્ચયથી) એકાંતે ખાધક છે.

#### (४०५)

(મુનિને) વિકલ્પ અંશ ક્ષણ પૂરતા આવે છે ત્યારે કહે છે કે આકાશ વગેરેથી પણ ગુરુ મહાન છે. ગુરુની મહાનતામાં આકાશ તા રાઇના દાણા સમાન છે. તા એવું સાંભળીને (વ્યવહારના પક્ષવાળા જવ) ત્યાં ચાંઠી જ્ય છે કે એટલા મહાન છે તા હું વિનયાદિમાં ખરાખર રહું, નહિ તા નિશ્ચયાભાસી થઈ જઇશ પરંતુ ભાઈ! નિશ્ચય ગુરુ તા પાતાના આત્મા છે, તે પછા રહ્યો!!

### ( ४०६ )

દર્શિના નશા ચડી જાય તા અ'તરમાં જ વાર'વાર વલણ થાય. ખહારમાં ગમે નહિ.

# ( 808)

પ્રશ્ન:–તો શું નશાના જેવું દષ્ટિનું સ્વરૂપ છે? કાંઇ દેખતી નથી?

ઉત્તર:–હા, દષ્ટિના નશા એવા જ છે. કાંઇ દેખતી નથી. પાતાની (સ્વરૂપની) તરફ જ દાેડે છે. તેથી તાે કહે છે કે સમ્યગ્દષ્ટિને બહારમાં ચર્ચા આદિમાં પણ રાેકાલું ગમે નહિ. અંદર જ અંદર જવા ચાહે છે.

# (806)

શાસ્ત્રમાં આવે છે કે મુનિને રાેગ આદિ થતાં વૈયાવૃત્ય કરવું જોઇએ. અરે ભાઇ ! તે તેા તે કાળમાં સહજ વિકલ્પમાં ઉભા હેાય તેની વાત છે. મારે આમ કરવું--કરવું જોઇએ**–** એવી પ્રથમથી દૃષ્ટિ રાખે ત્યારે તો આસવની ભાવના થઈ.

## (806)

જુદા જુદા કાળમાં ક્ષણિક શુભ વિકલ્પ યાગ્યતા અનસાર થવાવાળા થઈ જાય છે.

પ્રશ્ન:-ભૂમિકા અનુસાર એવા વિકલ્પ થાય છે તેમ નહિ લેતાં. ચવાવાળા ચાય છે એમ કેમ લ્યાે છા ?

ઉત્તર:–ભૂમિકા અનુસાર એવા વિકલ્પ હેાય છે એમ લેવામાં તેની દષ્ટિ તો તે પરિણામ કરવામાં ચાેટી જાય છે. અને થવાવાળા યાગ્યતા અનુસાર થાય છે—તેમાં પરિણામ કરવા ઉપર દષ્ટિ રહેતી નથી, પરંતુ અપરિણામી ઉપર

દષ્ટિનું જોર રહે છે.

#### ( ४१० )

ખરેખર તીવ્ર રુચિ હોય તે ત્રિકાળી દળમાં જ જેમી જ્યા આડીઅવળી (વાત) ગમે જ નહિ, વ્યવહારના વિકલ્પમાં રાેકાય જ નહિ. યાેગ્યતા ઉપર છોડી દે—ત્યાં જેર ન રહે. દષ્ટિના વિષયમાં જ જેર રહે.

#### ( ४११ )

સાંભળવા વગેરેના ભાવમાં જે પુષ્ય થાય છે, તે પણ મધ્યમ પ્રકારનું પુષ્ય છે. અને આ તરફ સ્વસન્મુખના પ્રયાસ ચાલે છે, તેમાં ઉત્કૃષ્ટ પુષ્ય થાય છે.

#### ( ४१२ )

ં ( રાગાદિના ) વેદનમાં ૬:ખ લાગે, સહી ન શકે તા અવેદક સ્વભાવને પકડ્યા વિના રહે જ નહિ.

#### (४१३)

સાંભળવાની રુચિ તેા ખધાની (ચર્ચા સાંભળવા-વાળાને લક્ષમાં લઇને) ઠીક છે, પરંતુ તેનાથી અનંતગુણી રુચિ અંદરની હોવી જોઇએ.

#### (898)

ં પ્રશ્ન:–સુખ તે৷ અંદરમાં છે, પછી વૃત્તિ બહારમાં કેમ દાંડે છે ?

ઉત્તર:–સુખ અંદરમાં લાગ્યું જ નથી. તે તેા નામ

નિક્ષેપથી ખ્યાલમાં આવ્યું છે કે સુખ અહીં છે, ખરેખર તાે નહિ.

### (४१५)

પ્રશ્ન:–હવે તેા (સમજણ થઇ પછી) પ્રયોગ કરવાના રહે છે?

ઉત્તર:-ફરીને પણ એ જ વાત આવી જાય છે. પ્રયોગ જ હું નથી તાે કરવું શું? (પ્રયાગ) પર્યાયમાં થઇ જાય છે.

#### ( ४१६ )

ુખરેખર તા બળવાન વસ્તુનું બળ આવવું જોઇએ.

# ( ४१७ )

વિકલ્પ દુ:ખરૂપ લાગવા તે પ**ણ** નાસ્તિ છે. અસ્તિ-માં તાે હું સુખંથી ભરપૂર છું, સુખની ખાણુ છું.

#### (896)

( ચર્ચા સાંભળવાવાળાઓ પ્રત્યે ) ખધાને લગની તો સારી છે પરંતુ યથાર્થ લગની લાગે તો હર સમય આ જ (સ્વરૂપનું ઘૂંટણુ ) ચાલતું રહે. ગમે તેટલા પણ સમય થાય, ખખર જ ન પડે. સ્વિનું સ્વરૂપ જ એવું છે કે જ્યાં લાગે ત્યાં કાળ દેખે જ નહિ.

# ( ४१८ )

પ્રશ્ન:–પરિણતિ અંદર કેવી રીતે વાળવી ?

ઉત્તર:-પરિણતિ "વાળવી" અને "નહિ વાળવી" તે હું નથી--એવી દષ્ટિ થતાં પરિણતિ વળી જ્ય છે.

#### ( ४२० )

કેાઇના પણ પ્રત્યે અનહદ પ્રેમ થાય તાે પાતાને જ ભૂલી જાય.

## ( ४२१ )

'વાત સાંભળતાં જ ચાેટ લાગે તે એક પાત્રતા છે.' (૪૨૨)

ખાલવામાં પાતાના અભિપ્રાય આવ્યા વિના રહે જ નહિ. ખીજાની વાત કહેવા જાય પરંતુ પાતાના રસ સાથે આવી જાય છે.

# ( ४२३ )

(અજ્ઞાનીની) ધારણા તેા ખંધ તિજેરી માફક છે. ધારણા જવાબ દેતી નથી. પ્રસંગ આવતાં દુ:ખ તેા વેદી જ લે છે, પછી થાેડીવાર પછી સ્મરણ કરીને સમાધાન કરે છે. ધારણામાં શું છે? અનુભવવાળાની તાે તિજેરી ખુલ્લી થઈ ગઈ છે.

#### ( 858)

" પક્ષ કરવાે '' કહેવામાં આવે છે, તાે પછી જીવ પક્ષમાં ખેસી જાય છે. અરે ભાઈ! ( પક્ષાંતિકાંત થવાવાળાને ) પક્ષ તાે થઇ જાય છે. (તેને ) સ્વભાવ રુચે છે તાે સ્વભાવના પક્ષ થઇ જ જાય છે, પરંતુ પક્ષ કરવા સુધીનું જ પ્રયાજન થાેડું છે ?

# ( ४२५ )

પ્રશ્ન:–પહેલાં ચિંતન તેા થાય છે ને ?

ઉત્તર:—અરે ભાઈ! પહેલાં-પછીની વાત જ નથી. હું જ પહેલા છું—ત્યાંથી લ્યા. ચિંતન હા, પરંતુ "પહેલાં " કહેવાથી તા તેના ઉપર વજન આવે છે. ચિંતન આદિથી આગળ વધતા જ્ય છે—તેમ કહેવામાં આવે છે, કારણકે પહેલાં લક્ષ યથાર્થ થઇ ગયું છે. તેથી તેનું ચિંતન ચાલે છે. (પરંતુ) તેના (ચિંતન વગેરેના) પણ નિષેધ કરતાં કરતાં આગળ વધે છે.

#### (४२६)

પાતાથી જ કામ થશે, તે તેા પહેલાં પાકું થઇ જવું જોઇએ. પાતાનું ખળ આવ્યા વિના તે**ા કાેઇ** આધાર જ નથી.

## (४२७)

" હું વર્ત માનમાં જ પરિપૂર્ણ છું" સાંભળતાં જ કાંઇ કરવું –કરાવવું છે જ નહિ—-એવા ઉલ્લાસ તાે પ્રથમથી જ આવવાે જોઇએ. પછી તેની જ પૂર્તિ માટે પ્રયાસ કરવાે.

#### ( ४२८ )

" પહેલાં હું સમજ લઉં. (ધારણા કરી લઉં)

પછી પ્રયાસ કરીશ. " એમ તો કાર્ય થશે જ નહિ. (અંતર) પ્રયાસ તો સાંભળતાં જ ચાલુ થઈ જવા જોઈએ. પછી થોડી રકાવટ આવે તો, તેને દૂર કરવા માટે સાંભળવા સમજવાના ભાવ આવે છે, પરંતુ " હું વર્તા માનમાં જ પરિપૂર્ણ છું" ત્યાં ચાટ રાખીને (ચિત્ત ચાંટાડીને) જ ખધા પ્રયત્ન થવા જોઈએ. ત્યાંથી તા છૂટવું જ ન જોઈએ.

# (४२८)

કેવળજ્ઞાનથી મને લાભ થવાના નથી, અને શુભાશુભ ભાવાથી મને નુકશાન થવાનું નથી—એવું હું તત્ત્વ છું. ( ધ્રુવ તત્ત્વ ઉત્પાદ—વ્યયથી નિરપેક્ષ છે—એવી દષ્ટિની વાત છે. ) જેમ મેરુથી માથું ફાંડે, પણ મેરુ હલતા નથી— તેમ પરિણામ મારાથી ૮કરાય છે, તાપણ પરિણામથી હું હલવાવાળા નથી.

#### ( 830 )

પરિણામમાં એઠા છેા, તેા દ્રવ્યમાં એસી જાએા ! પરિણામ તેા ક'પી રહ્યા છે. દ્રવ્ય નિષ્ક'પ છે. કાંપતા પરિણામના આશ્રયે કાંપતા જ રહેશા. નિષ્ક'પ દ્રવ્યના આશ્રયે નિષ્ક'પતા થશે.

#### ( ४३१ )

ં સંગ કરવાના ભાવ આવે ત્યારે પણ, સંગ નથી

કરવાે–તે ભાવ તાે કાયમ (મુખ્ય) રાખીને જ સંગનાે ભાવ થવાે જોઇએ.

### ( ४३२ )

પાતાને ભાવાકાર (પરિણામ રૂપ) નહિ ખનાવા, પરંતુ ભાવાને પાતાના આકાર (રૂપ) ખનાવા.

# ( 858)

એક સમયની પર્યાયમાં અહંપણું કરીને ઢીલાઢચ રહેવાથી તેા કર્મવર્ગણાએ ઘૂસી જાય છે, અને ત્રિકાળી નકકર સ્વભાવમાં પાતાપણું આવતાં જ–પ્રસરતાં જ કર્માદિ ભાગવા લાગે છે.

#### ( 8E8)

પ્રશ્ન:-સામાન્ય પડખાને જ જુદું પાડવાનું છે ને ? હત્તર:-એમ કહેવામાં આવે છે. સામાન્ય પડખું જુદું જ પડેલું છે, પરંતુ પરિણામમાં એકત્વ કરી રાખ્યું છે, તેથી જુદું પાડવાનું કહેવામાં આવે છે. ખરેખર તેા જુદું જ પડ્યું છે.

# ( ४३५ )

(મને) દ્રવ્યના ખહુ **પક્ષ થ**ઈ ગયાે **છે, તેથા** કયનમાં દ્રવ્યથી (દ્રવ્યની પ્રધાનતાથી) જ ખધી વાત આવે છે.

# ( ४३६ )

(વર્તમાનમાં ) દુ:ખ લાગે તેા પ્રયત્ન કરી કરીને

સુખને શાેધી લે છે. પરંતુ જે ધારણામાં જ સંતુષ્ટ થાય છે, તાે દુ:ખ લાગતું નથી, તેથી આ તરફ (અંતરમાં) શાેધતાે જ નથી.

## ( 888 )

અહીંની (ત્રિકાળીની) દષ્ટિ થતાં જ, મુક્તિ ચાલુ થઈ જાય છે. ચાલુ થઈ જાય છે શું? મુક્તિ થઈ જ ગઈ!

#### ( ४३८ )

વાસ્તવમાં દ્રવ્યના પાકાે પક્ષ આવી જવાે જોઇએ. પર્યાયના અનાદિના પક્ષ છૂટી જવાે જોઇએ.

#### ( ४३८ )

પ્રશ્ન:—અંદરમાં તેા કાંઇ દેખાતું નથી અને સ્થિરતા થતી નથી, તેથી સાંભળવાના ભાવ રહે છે; શું કરીએ;

ઉત્તર:—આમાં તો વહેવારશ્રદ્ધા પણ ન આવી. સાંભળવાના અભિપ્રાય જ ન હોવો જોઇએ. ( સાંભળવાના રાગ થવા અને અભિપ્રાય થવો ખન્નેમાં ખહુ ફરક છે) સાંભળતા જ આ તરફના (અંતર્મુખપણાના) પ્રયાસ ચાલુ થઈ જવો જોઇએ.

#### (8%0)

(ભેદખુદ્ધિથી) એક એક પડખાથી જાણવામાં આવે છે, તેમાં અખંડ વસ્તુ જાણવામાં રહી જાય છે.

तत्त्वयर्थाः १९३

#### ( ४४१ )

ઉપયોગ ખહારમાં જાય છે તેમાં પાતાના અનુભવમાં અ'તરાય પડે છે.

## ( ४४४ )

શું દષ્ટિ વસ્તુનું અવલ'ખન લે છે? તે તેં આખી ચીજને કાેળિયા કરી જાય છે. આખેઆખી ચીજમાં વ્યાપ્ત થઈ જાય છે. માલિક ખની જાય છે. માલિક કહેવામાં પણ ભેદ આવી જાય છે, તે ચીજરૂપ જ સ્વયં છે.

# ( 888 )

વેદાંત ન થઈ જાય તેથી જરાક પર્યાયને ખતાવીએ છીએ તા ( અજ્ઞાની ) ત્યાં ચાંટી જાય છે.

### ( 888)

પર્યાયમાં પાતાપણું તે જ ખરેખર બાહિમતિ છે.

# ( ४४५ )

સહજ સુખ (બીજા) બધાના સહજ જ નિષેધ કરે છે.

#### (888)

એક મા**ણુ**સે કહ્યું કે મને તેા જ્ઞાનમાર્ગ કઠણ લાગે છે, બક્તિમાર્ગ સારાે લાગે છે. અરે બાઇ! એક જ ચીજમાં (સ્વરૂપમાં) રસ આવવાે તે જ બક્તિ છે. બક્તિના રાગનાે અનુભવ તાે અમૃતને છાેડીને કીચડનાે અનુભવ છે.

પાેતાની ચીજમાં સ્થિર થઇને ઠરી જવું તે જ યથાર્થ ભકિત છે.

## (889)

રુચિ તો તેનું નામ કહેવાય છે કે જે વિષયની રુચિ હોય તેના વિના ક્ષણ પણ ચાલી શકે નહિ. પતંગિયું દીપકને જેતાં જ ચાંડી જાય છે, વિચાર નથી કરતું. તે રીતે વિચાર–વિચાર કરતા રહેવાથી શું? વસ્તુને જ ચાંડી જાંચો. આખા ને આખા (આત્મા)માં વ્યાપ્ત થઇને ગ્રાસી હયા.

### ( ४४४ )

(ઉઘાડ ઉપર જેની દર્ષ્ટિ છે તેને ) ક્ષયાપશમ વધતા જાય છે, તા સાથે સાથે અભિમાન પણ વધતું જાય છે.

# ( ४४४ )

માઢામાં પાણીની સાથે કચરાે આવતાં જ ખદબદાટ થઇને માઢામાંથી કાઢી નાખવામાં આવે છે, તેમ રાગનું વેદન તે તાે કચરાે છે. જ્ઞાની તેને પાતાના માનતા જ નથી. જ્ઞાનીને કાેઇપણ ક્ષણે રાગમાં અહંપણું આવતું જ નથી.

# ( 840)

જ્ઞાનીને રાગ ભાજરૂપ લાગે છે. ભારે ચીજ ઉપર હલકી ચીજ હાય તાે ભાજે ન લાગે, પરંતુ હલકી ચીજ પર તાે ભારે ચીજના ભાજે લાગે જ. તેમ જ્ઞાનીને રાગ ભાજરૂપ લાગે છે. ખડકે છે, ખૂંચે છે.

# ( ४५१ )

વિચાર અને ધારણામાં વસ્તુને પકડવાનું સામર્થ્ય જ નથી. અજ્ઞાની વસ્તુને પકડતા નથી. વિચારમાં તો વસ્તુ પરાક્ષ અને દૂર રહી જાય છે.

## ( ४५२ )

પ્રશ્નઃ–પ્રતિકૂળ સંયોગમાં દુ:ખ લાગે છે, વિકારી-ભાવમાં દુ:ખ નથી લાગતું ?

ઉત્તર:–તે તેા ખહુ સ્થૂળતા છે. વિકારીભાવ થયા તે જ પ્રતિકૂળ સંયોગ છે. તે જ દુ:ખ છે. તેનું દુ:ખ લાગવું એઇએ.

### (४५३)

આત્માના એક એક પ્રદેશમાં અનંત અનંત સુખ ભર્યું છે. એ રીતે અસંખ્ય પ્રદેશા સુખથી જ ભરપૂર છે. ગમે તેટલું સુખ પી લાે, કયારે પણ ખૂટશે જ નહિ. સદાય સુખ પીતા જ રહાે, તાેપણ એાછું નહિ થાય.

# ( ४५४ )

વિચારતા રહેવાથી તેા જગૃતિ આવતી નથી. ત્રહણ કરવાથી જ જગૃતિ થાય છે. વિચારમાં તેા વસ્તુ પરોક્ષ રહે છે અને ત્રહણ કરવામાં વસ્તુ પ્રત્યક્ષ થાય છે. સાંભળતા રહેવાથી અને વિચારતા રહેવાથી તેા વસ્તુની પ્રાપ્તિ થતી નથી. ત્રહણ કરવાના જ અભ્યાસ શરૂ થવો જોઈએ.

# (४५५)

વસ્તુ તેા શુદ્ધ ભક્તિના (પરિણામના પણ ) નિષેધ કરે છે. (અર્થાત્ વસ્તુ શુદ્ધ પર્યાયથી પણ નિરપેક્ષ છે). શુદ્ધભક્તિ, વ્યવહારભક્તિના નિષેધ કરે છે. વ્યવહાર-ભક્તિ અન્ય ખધા પદાર્થીના નિષેધ કરે છે.

# (४५६)

રુચિ પાેતાના વિષયમાં આધક પદાર્થીને ફટાફ્રેટ હઠાવી દે છે. તેમાં રાેકાઈ જતી નથી. (સીધી) પાેતાના વિષયને જ ગ્રહણ કરી લે છે.

# (४५७)

જેને જેની પ્રાપ્તિ કરવી છે, તે પ્રાપ્તિના વિષયમાં તેને સૂક્ષ્મતા આવી જાય છે. (અર્થાત્) પ્રયોજનના વિષયમાં બુદ્ધિ વધુ સૂક્ષ્મ થઇ જાય છે.

#### ( ४५८ )

પ્રશ્ન:–નજરમાં તો પરપદાર્થ આવે છે, સ્વવસ્તુ નજરમાં આવતી નથી તેા શું કરવું?

ઉત્તર:-જે ક્ષેત્રમાં નજરનું પરિણમન થઇ રહ્યું છે, તે આખા ને આખા ક્ષેત્રમાં વસ્તુ પડી છે. નજર જ્યાંથી લ્ઠે છે, તે જ વસ્તુ છે; તેા નજર જ્યાંથી ઉઠે છે ત્યાં જ વસ્તુને શોધા !

# ( ४५८ )

પ્રશ્ન:–ઉપયોગ સ્વસન્મુખ થાય છે ત્યારે જે (પરથી) ભિન્નતા ભાસે છે એવી (ભિન્નતા) વિકલ્પના કાળમાં ભાસે છે ?

ઉત્તર:–વિકલ્પના કાળમાં પણ પ્રત્યક્ષ ભિન્નતાના અનુભવ છે. વળી ઉપયોગને મુખ્ય શા માટે કરાે છાે ? " હું તાે ધ્રુવતત્વ છું" તેની મુખ્યતા કરવી જેઇએ. શ્રદ્ધા–જ્ઞાન, વિકલ્પના કાળમાં ધારણાની જેમ, ખાલી પડેલા જ નથી પરંતુ પરિણમનરૂપ છે.

### ( ४६0)

વસ્તુને ગ્રહણ કરવી, પકડવી, સન્મુખ થવું તે ખધું કથનમાં આવે છે. ખરેખર તેા ત્રિકાળી વસ્તુમાં અહંપણું આવી જવું તેને ગ્રહણ કર્યું, પકડયું, સન્મુખ થયા, આશ્રય લીધા—એમ કહેવાય છે. વાસ્તવમાં પરિણામ પણ સત છે, તેને અન્યનું આલંબન નથી.

# ( ४६१ )

હરક્ષણે મૃત્યુ માટે તેા તૈયાર જ રહેવું. કયારેય પણ થાય અને ગમે તેવી વેદના પણ થાય, સાતમી નરક જેવી વેદના થાય તાેપણ શું?

## ( ४६२ )

વિકલ્પાત્મક નિર્ણુય છૂટીને સ્વ--આશ્રિત જ્ઞાન ઉઘડે છે. જે જ્ઞાન સુખને આપે છે--તે જ જ્ઞાન છે.

### (843)

વ્યવહાર, વ્યવહારની અપેક્ષાએ સત્ય જ છે.

## $(\chi\xi\chi)$

જે ચીજને પકડવી છે તેને પહેલાં પૂરી સમજ ક્ષેવી જોઇએ.

### (४६५)

પરસન્મુખ ઉપયોગ થાય છે તે આત્માના ઉપયાગ જ નથી, અણુ-ઉપયોગ છે. આત્માના ઉપયાગ તા પરમાં જતા જ નથી, અને પરમાં જાય તે ઉપયાગ જ નથી.

# ( ४६६ )

ધ્રુવતત્ત્વને સમજવા માટે પર્યાય સિવાય કેોઇબીએ ઉપાય જ નથી. તેથી પર્યાયથી જ ખધી વાત કહેવામાં (સમજાવવામાં) આવે છે.

## ( ४६७ )

(એક સમયનું) અનંત આનંદનું વેદન આવે તે પણ હું (ત્રિકાળી તત્ત્વ) નથી. કેમ કે વેદનના મારામાં (ત્રિકાળીમાં) અભાવ છે. એટલા વેદનમાં હું આવી જાઉં તાં મારા નાશ થઈ જાય. (એક સમયની પૂર્ણ પર્યાયથી પણ હું અધિક છું એવો ભાવ છે.)

### ( ४६८ )

વિકલ્પ ઉઠે તેં। એમ કહે કે હે ગુરુ! આપ માર્

સર્વસ્વ છો. (પરંતુ) તે જ સમયે અભિપ્રાય તો (એમ) કહે છે કે મારે તમારી જરૂર નથી. મારું સર્વસ્વ મારી પાસે છે. એટલા વિશ્વાસ અને (સ્વરૂપના) ઉલ્લાસ તા જરૂર આવી જવા જોઇએ કે (મારા કાર્ય માટે) મને દેવ—ગુરુની પણ જરૂર નથી, સાંભળવા કરવાની પણ જરૂર નથી, મારું કાર્ય મારાથી જ થશે.

#### (४६७)

ખીજામાં લાભખુહિ છે, ત્યારે તેા તેમાં જોડાવાની તીવ્ર વૃત્તિ જ નિયમથી રહે છે.

### (800)

દષ્ટિ તેં હરેક સમયે પોતાને પૂર્ણ જ દેખે છે. મુનિ પણ એમ કહે કે અમે પામર છીએ. તે તો પોતાની ખીલેલી પરિણતિની પૂર્ણ (સ્વરૂપ)ની સાથે સરખામણી કરતાં પોતાની પામરતા અનુભવે છે તે અપેક્ષાએ કહે છે. દષ્ટિ તેા સાધક–બાધકપણ જ સ્વીકારતી નથી.

### ( ४७१ )

પર્યાય નવી ઘડવી નથી. અહીં ( અંતર ) દષ્ટિ થતાં, ( શક્તિરૂપ ) પડી છે તે પ્રગટ થઇ જાય છે.

## (४७२)

(અજ્ઞાનીના) પરલક્ષી ઉપયોગમાં (જ્ઞાનમાં) રાગને ભિન્ન જાણવાની તાકાત જ નથી. પરલક્ષી ઉપયોગ તાે

અચેતન જ ગણવામાં આવે છે.

( EUY )

પહેલાં તો અસલ (નિરપેક્ષ) વાત નક્કી કરી લાે. પછી અપેક્ષિત વાતાને સમજ્ણુમાં લાે. એક બાજુ પરદ્રવ્યનું ચિંતન રાગનું કારણ બતાવે, બીજ બાજુ કેવળીના દ્રવ્ય—ગુણ—પર્યાયનું ચિંતન માહક્ષયનું કારણ બતાવે. હવે પરદ્રવ્યનું ચિંતન રાગનું કારણ—તે તાે સિદ્ધાંત છે. અને માહક્ષયનું કારણ તાે નિમિત્તની અપેક્ષાથી કહ્યું. આ રીતે બધી જગ્યાએ નિરપેક્ષ વાત કાઢીને પછી અપેક્ષિત વાત સમજ લેવી જોઇએ.

### (808)

મૃત્યુ કયારે આવવાનું છે તે તો નક્કી ( જાણવામાં ) નથી, પરંતુ આવવાનું છે તે તેા નક્કી જ છે. તેથી હરક્ષણે તયાર જ રહેવું. શરીરના ટુકડા ટુકડા થઈ જાય, રામ રામ પર ધગધગતી સાય ભાંકાય, તાપણ મારા કુવતત્ત્વમાં તેના પ્રવેશ જ કયાં છે?

# ( ४७५ )

પહેલેથી શરીરથી ભિન્નતાના અભ્યાસ જેણે કર્યા છે તે જ મરણ સમયે ૮કી શકશે. કારણકે મરણ સમયે તેા જેની રુચિ હોય છે તે જ મુખ્ય થઈ જાય છે. અનાદિથી દેહની એકતાના અભ્યાસ છે, તેથી પહેલેથી જેણે ભિન્નતાના અભ્યાસ કર્યો છે તે જ ૮કી શકશે.

મરણ સમયે ઉત્કૃષ્ટ પાત્ર હોય, જેની એકાદ ભવમાં મુક્તિ થવાવાળી હોય તે જ નિર્વિકલ્પ સમાધિ રાખી શકે છે. તેનાથી નીચેવાળાને વિકલ્પપૂર્વક તે જ તત્ત્વની દઢતાનું ચિંતન ચાલે છે. તેનાથી નીચેવાળાને દેવ, ગુરુ, શાસ્ત્રની ભક્તિના વિકલ્પ આવે છે. સાધકને તેા આકરી વેદના આદિ હોય, કાંઇપણ ન ચાલે તાપણ ધ્રુવતત્ત્વની અધિકતા તા છૂટે જ નહિ.

# ( ४७६ )

પોતાથી પોતાની પાત્રતાની ખબર પડી જાય છે. બીજે કહે, ન કહે એનાથી મતલબ નથી. દ્રવ્ય સ્વતંત્ર છે ને! તેને પરની અપેક્ષા જ નથી.

# ( ४७७ )

પ્રશ્ન:-આંશિક શુદ્ધતાનું જ્ઞાનીને ધ્યેય નથી ? ઉત્તર:-આંશિક શુદ્ધતા શું, પૂર્ણ શુદ્ધતાનું (એક સમયની ભેદરૂપ અવસ્થાનું) પણ જ્ઞાનીને ધ્યાન નથી. હું તો ત્રિકાળ શુદ્ધ જ છું.

# ( ४७८ )

આચાર્ય દેવે નિયમસારમાં કહ્યું છે કે ભાઈ! કેવળ-જ્ઞાનાદિ (ક્ષાયિક) પર્યાય પણ પરદ્રવ્ય છે, પરભાવ છે, હેય છે, તેા તમે ક્ષયાપશમ જ્ઞાનમાં તાે રાેકાશા જ નહિ.

## ( ४७४ )

જ્યાં સુધી પરિણામનું ક્ષક્ષ રહે છે ત્યાં સુધી હું પુરુષાર્થ કરું, અંતરમાં વળું એમ કર્તૃત્વના ભાજે રહ્યા જ કરે છે. તેથી કહીએ છીએ કે ભાઇ! તું પરિણામમાત્રનું ક્ષક્ષ છાડે. વિકલ્પ, નિર્વિકલ્પ ખધી પર્યાયાનું ક્ષક્ષ છાડે. અનુભવ થયા, ન થયા તે ન જો!

## ( ४८० )

મિથ્યાત્વ હેં અથવા સમ્યકત્વ હેંા, તે જુઓ જ નહિ. "હું તેા ધ્રુવતત્ત્વ છું" અહીં આવતાં જ મિથ્યાત્વ પર્યાય પણ નિશ્ચય–નિયમથી ચાલી જ જશે. દષ્ટિના નિર્ણયમાં પૂર્ણુ શુદ્ધિ ભરેલી છે.

#### ( ४८१ )

આ ધ્રુવતત્ત્વ કેાઇને નમતું જ નથી. પાતાની સિદ્ધપર્યાયને પણ નમતું નથી.

#### ( ४८२ )

મુનિની પાસે કાેઇ શાસ્ત્ર હેાય અને બીજો કાેઈ તે શાસ્ત્ર માગે તાે મુનિ તરત આપી દે છે, કારણ કે પાતે તાે તે પરાશ્રયભાવ છાેડવા ચાહે છે, તેથી બીજો માગે તાે સહજ આપી દે છે.

#### (883)

ભગવાનની રાગવાળી ભકિતના જ્ઞાનીને પ્રેમ હાેય

છે, પરંતુ આ તરફની (આત્માની) ભક્રિતમાં જેવાે પ્રેમ હાેય છે એવાે ત્યાં હાેતા નથી.

#### ( ४८४ )

(પોતા વિષે)....હું તો વિકલ્પોથી એકદમ થાકી ગયા હતા. તેથી ઉપરથી એકદમ નીચે પડકે એમ પર્યાયથી છૂટીને (જોરપૂર્વક ચેષ્ટાથી) અંદરમાં ઉતરી ગયા.

#### ( ४८५ )

(શરૂ શરૂમાં) (ધાર્મિક) પુસ્તકાનું ખહુ વાંચન હતું. હજારા પુસ્તકા વાંચી લીધાં હતાં. પરંતુ દષ્ટિ મળી ન હતી. પૂ. ગુરુદેવથી દષ્ટિ મળી. પછી પુસ્તક વાંચવાના રસ એાછા થઈ ગયાે.

## ( ४८६ )

જેમ સંયોગની ઈચ્છાવાળાને ઈચ્છાનુસાર સંયોગનું મળવું એ પુષ્ટ્યના ઉદય તાે છે, પરંતુ તેમાં (ભાગવવામાં) તે પાપની જ પુષ્ટિ કરે છે. તેમ દેવ, ગુરુ, શાસ્ત્ર મળી જવાં તે પુષ્ટ્યના ઉદય તાે છે, પરંતુ તેના પ્રત્યેના ભાવમાં (શુભ ભાવમાં) મસતા (એકતાખુદ્ધિ) થવી, તે મિથ્યાત્વના પાપની જ પુષ્ટિ છે.

#### ( ४८७ )

(અંગત) રાત્રે ઊંઘ સહજ એાછી થઈ જાય છે. કેમ કે સાચા આરામ તા સ્વરૂપમાં જ છે. તેથી તે તરફની

એકાગ્રતામાં ઊંઘ સહેજે એાછી થઇ જય છે. જેને આખા દિવસ જે તે પ્રકારના વિકલ્પાના થાક ખહુ લાગે છે તેને આરામ માટે વિશેષ ઊંઘ આવે છે, પરંતુ જેને આમ તેમ કરવાનું કર્તૃત્વ જ તૂટી ગયું છે તેને થાક લાગતા નથી, તેથી ઊંઘ પણ એાછી હાય છે. જેમ મુનિઓને અંતરની જગૃતિના કારણે વિકલ્પાના થાક નથી, તેથી ઊંઘ પણ એાછી છે. મને તા (સૂતી વખતે) પહેલા ખે કલાક ઊંઘ ન આવે, પછી છાડી ઊંઘ આવી જય તા જગતાં જ એમ લાગે કે શું ઊંઘ આવી ગઇ હતી!! પછી ઊંઘ ઉડી જય છે અને આ જ (સ્વરૂપનું ઘાલન) ચાલતું રહે છે.

### ( ४८८ )

જેમ તે ખાજુના પંડિતાને લાગે છે કે અમે ખધું જાણીએ છીએ, તેમ વાંચનકાર થઇ જાય અને ઉઘાડ થઈ જાય તો તેમાં (લાકા) અટકી જાય છે કે અમે સમજીએ છીએ. તેથી તે ઉઘાડ રાેકાવાનું સાધન થઇ જાય છે. પંડિતાના સંસાર–શાસ્ત્ર, કહ્યું છે ને!

# ( ४८४ )

વાસ્તવમાં સાંભળવા વગેરેના રસ એાછા થઈ જવા જોઈએ. તે એાછા ક્યારે થશે કે જ્યારે અ'દરના રસ વધતા જ્ય. ત્યારે તે ખાજુથી રસ એાછા થતા જ્ય, તા શરૂથી જ તે ખાજુ જોર નહિ જવું જોઈએ.

### (800)

બીજાને માટે અમુક પ્રવૃત્તિ કરવી તે તે৷ બાેજો થઈ ગયાે. અહીં તાે સહજની આદત છે. બીજા મારા માટે ગમે તેવાે અભિપ્રાય ભલે ખાંધી લે.

## ( ४८१ )

પ્રશ્ન:—આ ખધી વાત સાચી પણ વિકલ્પ તૂટતા નથી ? ઉત્તર:–વિકલ્પથી શા માટે ડરાે છાં ? તેને પણ તેની સત્તામાં રહેવા દાે, અને તમે તમારી ત્રિકાળી સત્તામાં રહાે ! વિકલ્પને તાેડવા કરવા જશાે તાે તમારી ધ્રુવ સત્તાનાે ( શ્રદ્ધામાં ) નાશ થશે. તાેપણ આ વિકલ્પાે તાે નહિ તૂટે.

# ( ४૯૨ )

સાગરાે સુધી ખાર અંગનાે અભ્યાસ કરે છે, પરંતુ તે પરલક્ષી જ્ઞાનમાં તાે નુકશાન જ નુકશાન છે. જે ઉપયાગ ખહારમાં જાય તાે દુ:ખ થાય જ. સ્વ-ઉપયાગમાં જ સુખ છે.

## ( ४५३ )

પર્યાયને સ્વ-સન્મુખ કરું—અંતરમાં વાળું—અંતરમાં ઢળું, એવી એવી (પર્યાયના કર્તાપણાની) સૂક્ષ્મ ભ્રાંતિ જવને રહી જાય છે. પર્યાયનું મુખ ખદલવું છે, તે અપેક્ષાએ તે વાત સાચી છે, પરંતુ ધ્રુવ ઉપર ખેસતાં જ તે (સન્મુખપણું) સહજ થાય છે.

# ( ४५४ )

ગમે તેવા પરિણામ હેા, પરંતુ આપણે તેના ગુલામ શા માટે ? (એક સમયના પરિણામથી હું નિરપેક્ષ ધ્રુવ તત્ત્વ છું.)

## ( ४८५)

સ્વચ્છં દથી ડરેં નહિ. અત્યાર સુધી (સ્વરૂપના અભાનમાં) સ્વચ્છં દ જ ચાલતા આવ્યા છે. હવે તા " સહજ સ્વચ્છં દ (સ્વમાં પ્રવૃત્તિરૂપ) દશા " પ્રગઢ કરાે. વિવેક આપાઓ આપ આવી જશે.

# ( ४८६ )

પ્રશ્ન:–ધ્રુવતત્ત્વનું માહાત્મ્ય વિશેષ છે કે ધ્રુવને પકડવાવાળી પર્યાયનું?

ઉત્તર:–પાતપાતાની અપેક્ષાએ ખન્નેનું માહાત્મ્ય છે. ખરેખર તાે ધ્રુવતત્ત્વનું જ માહાત્મ્ય છે. પર્યાયનું માહાત્મ્ય આવવાથી જીવ પર્યાયમાં ખેસી જાય છે.

પ્રશ્ન:–ધ્રુવતત્ત્વ તેા અભવીમાં પણ છે, પરંતુ પકડયું નહિ તેા શું લાભ ?

ઉત્તર:—અરે ભાઈ! ભવી અભવી ખન્ને હું નથી. હું તાે ધ્રુવતત્ત્વ છું—જેમાં તે ખંન્નેના અભાવ છે.

# ( ४৫७ )

રુચિ પોતાના કાર્યમાં ખાધા આવવા દેતી નથી. રુચિ સ'યાગને અને વિકલ્પને ગણતી નથી. (સ્વરૂપની) રુચિ હાેય તાે હર સમય આ ને આ જ ( સ્વરૂપનું જ ) ચિંતન ચાલતું રહે.

#### ( ४८७ अ)

(અંગત) બીજાને લાગે કે હું જોઇ રહ્યો છું, પરંતુ (ઘરમાં) ચાેરી કરી જાય તાેપણ મને ખબર ન પડે, મારાં કપડાં કેટલાં છે, ઘરમાં ચીજવસ્તુ છે કે નહિ, મને કંઈ ખબર નથી. (વ્યવહારમાં એટલું લક્ષ એાછું થઈ ગયું હતું)

## (866)

રુચિ હોય તે પ્રવૃત્તિમાં પણ પાતાના કાર્યમાં વિઘ્ન આવતું નથી. બીજા પાસેથી તે કાંઈ લેવું નથી, અને (સ્વયં) સુખનું તે ધામ છે. તેથી ઉપયાગરહિત ચક્ષુની જેમ પ્રવૃત્તિમાં દેખાય અને ઉપયાગ તે આ તરફ (અંતરમાં) કામ કરતા હોય.

## ( ४८८ )

(જ્ઞાનીને) ભક્તિ વગેરેના શુભભાવ આવે ત્યારે બહારમાં તેા ઉલ્લાસમાં દેખાય, પરંતુ તે જ ક્ષણે અભિપ્રાય નિષેધ કરે છે.

#### ( Yoo )

પ્રશ્ન:–અશુભમાં તેા દુ:ખ લાગે છે પરંતુ શુભમાં દુ:ખ નથી લાગતું ?

#### ૧૨૮ : દ્રવ્ય દીષ્ટ પ્રકાશ ભા.-3

ઉત્તર:—શુભને ઠીક માન્યું છે તેથી દુ:ખ નથી લાગતું. પહેલાં અશુભમાં ઠીક માન્યું હતું તો ત્યાં દુ:ખ લાગતું ન હતું. આ તરફ (આત્મામાં) આવે તેા અંતરના સુખના અનુભવમાં શુભ, અશુભ બંજોય દુ:ખરૂપ દેખાય છે. માખી જેમ ફ્ટકડી ઉપર ખેસતાં જ તરત ઉડી જાય છે, સાકર ઉપર ખેઠી હોય તા પાંખ તૂટી જાય તાપણ ઉડવા ચાહતી નથી. તેમ અહીં પણ સમજ લેવું.

## ( ५०१ )

જેને પાતાનું સુખ જોઇએ છે તેને, જેને પાતાનું સુખ પ્રગટયું છે તેની પાસે જવાના ભાવ આવે છે.

## ( ५०२ )

શાસ્ત્ર અહીંથી (આત્મામાંથી) નીકળે છે. તેથી અહીંથી નીકળેલી અધી વાતા શાસ્ત્રથી મળતી આવે છે. શાસ્ત્ર જોઇને અહીંનું મેળવવું નહિ, પરંતુ અહીંથી નીકળેલી વાત શાસ્ત્રથી મેળવી લેવી.

## ( ५०३ )

નિર્વિકલ્પતા ઉપર વજન ન દેવું (પર્યાય ઉપર વજન ન દેવું ) તે મારાથી ( ધ્રુવપદથી ) થાેડી માેટી છે ?

# ( ५०४ )

સિદ્ધ જીવાથી સંસારી જીવા અનંતગુણા છે, તાપણ સિદ્ધ જીવા સંસારી જીવાને પાતાની તરફ ખેંચે છે. સંસારી જીવા સિદ્ધ જીવાને પાતાના તરફ ખેંવી શક્તા નથી, તેમાં જ સિદ્ધ જીવાના વિજય સિદ્ધ થઇ ગયા.

## ( ५०५ )

પુરુષાર્થના ધામમાં પુરુષાર્થ જમી ગયાે—તે જ પુરુષાર્થ છે.

# ( ५०६ )

પ્રશ્ન:–આત્મા તાે દેખાતાે નથી તાે પ્રત્યક્ષ કેમ થાય ? ઉત્તર:–પરિણામ તાે દેખાય છે ને ? તાે પરિણામ જેમાંથી આવે છે એ ચીજનું પહેલાં અનુમાન કરવામાં આવે છે, પછી પ્રત્યક્ષ ( વેદનથી ) કરવાે.

# ( ५०७ )

આની તેા જરૂરિયાત છે ને, તેની તેા જરૂરિયાત છે ને ! (એવા ભાવ અજ્ઞાનીને રહે છે.) અરે ભાઈ! પહેલાં હું અજરૂરિયાતવાળા છું તે તેા નિર્ણય કરાે!

## ( ५०८)

પર્યાય પૂરતું જ પાેતાનું કાર્ય સીમિત છે. પરપદાર્થથી તાે કાંઈ સ'ખ'ંઘ છે જ નહિ, એવાે નિશ્ચય થઈ ગયાે, પછી તાે પાેતામાં જ શાેધ ચાલુ રહેશે.

## ( ५०७)

મહારાજ સાહેંબે દુષ્કાળમાં સુકાળ કરી દીધા છે, તે શું એાછી મહત્ત્વની વાત છે? આ કાળમાં જ્યાં આવી

#### ૧૩૦ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભાગ.-3

વાત સાંભળવા મળતી નથી ત્યાં ધાેધમાર વર્ષો કરી દીધી છે. ( ૫૧૦)

પ્રશ્ન:—અમને સમ્યગ્દર્શન થયું છે કે નહિ, તે કેવી રીતે ખખર પડે ?

ઉત્તર:—આ પ્રશ્ન ખતાવે છે કે તમને સમ્યગ્દર્શન થયું નથી. ત્યારે જ એવી શંકા થાય છે. બીજાએ માન્યું તેથી સમ્યગ્દર્શન ( છે ) એમ નથી.

## ( 499)

હું કૃતકૃત્ય ચૈતન્યધામ છું, વિકાર મને સ્પરયો જ નથી. હું ધ્રુવધામ છું એવું પાતાનું અહંપણું આવવું જોઇએ. (૫૧૨)

મારાે સ્વભાવ જ્ઞાન–દર્શન આદિથી ઠસાેઠસ ભરેેલાે છે. તેમાં નવું કાંઈ કરવાનું નથી,–કાંઈ વધારવાનું પણ નથી. ( પ૧૩)

પૂ. ગુરુદેવશ્રીએ જે ઉપદેશ દ્વારા ખતાવ્યું તે જ કાર્ય મેં કર્યું છે. જગતમાં મને માન અથવા યશ મળે તે મને પસંદ નથી.

#### ( 498)

પરિણામાના ચક્કરમાં માધું દીધું તેા હંમેશાં માધું કૂટતું રહેશે.

## ( ५१५)

(ભવભ્રમણુથી) થાકી ગયા હાે તાે (સ્વરૂપમાં)

ખેસી જાંએો. ન થાકયા હેો તેા ચાલ્યા જાંએો.

## ( ५१६ )

ખંધ તથા મુક્તિમાં ભેદ નથી. (ખન્ને એક સમયના પરિણામ છે.) દ્રવ્યને મુક્ત થયેલું કહેવું કલંક છે. તત્ત્વરસિક પુરુષ આસન્નભવ્ય, વિજ્ઞાનધનના રસીલા પુરુષ, ખંધ માક્ષના ભેદ દેખતા નધી.

#### ( ५१७)

પ્રશ્ન:–ગુરુદેવશ્રીની વાત પણ સારી લાગે છે અને ખહારની અનુકૂળતા પણ સારી લાગે છે. પરંતુ ગુરુદેવ ફરમાવે છે કે એક મ્યાનમાં ખે તલવાર રહી શકતી નથી?

ઉત્તર:–એક શુભ છે, એક અશુભ છે. ખજે જગ્યાએથી હઠીને ત્રીજી (શુભાશુભરહિત ) જગ્યાએ આવી જાઓ.

## ( ૫૧૮ )

વ્યવહારનય અભૃતાર્થ કહેવામાં આવ્યા છે જેના સંક્ષેપ આ છે કે પરિણામમાત્ર અભૂતાર્થ છે.

# ( ૫૧૯ )

અજ્ઞાની ઉત્પાદ-વ્યયની સાથે ચાલ્યાે જય છે. જ્ઞાનીએ નિત્યમાં (સ્વભાવમાં ) પાતાનું અસ્તિત્વ સ્થાપ્યું છે. તેથી ઉત્પાદ-વ્યયની સાથે ચાલ્યા જતા નથી, (ઉત્પાદ-વ્યયને ) જાણી લે છે.

#### ૧૩૨ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.-3

## ( ५२० )

(દ્રવ્યના) શુદ્ધ પર્યાયની સાથે વ્યાપ્ય-વ્યાપક સંખંધ આખા દ્રવ્યના ક્ષેત્રના હિસાબ છે. (સામાન્ય, વિશેષરૂપ થઈ જતું નથી.)

## ( 429)

પહેલાં તેા ધારણા ખરાખર હેાવી જોઇએ. પરંતુ ધારણા અંતરમાં ઉતરે ત્યારે સમ્યગ્જ્ઞાન થાય છે. ધારણામાં પણ અહીંનું ( આત્માનું ) ક્ષક્ષ હેાવું જોઇએ.

## ( 422 )

પર્યાયમાં તીવ્રથી તીવ્ર અશુભ પરિણામ હેાય અથવા ઉત્કૃષ્ટથી ઉત્કૃષ્ટ શુદ્ધ પર્યાય હેાય, મારેા કાંઇપણ બગાડ- સુધાર નથી. હું તા તેવા ને તેવા જ છું. ( પર્યાયમાં ગમે એટલા ફેરફાર હાય, દ્રવ્ય એકરૂપ રહે છે, તેથી કાેઇપણ પ્રકારની ક્ષણિક—અનિત્ય પર્યાયનું મૂલ્ય, ઘુવ—નિત્ય-સ્વરૂપની આગળ નથી.)

#### ( ५२३ )

હું પહેલાં તા ખધું જાણી લઉં, સાંભળી લઉં, પછીથી પુરુષાર્થ કરીશ તા એ રીતે પાછળવાળાનું સદાય પાછળ જ પાછળ રહેશે. વર્તમાન આ જ ક્ષણથી જ પુરુષાર્થ કરવાની આ વાત છે. પહેલાં પાતાના આત્માની પ્રભાવના કરવાની વાત છે.

## ( 428)

પોતાના દ્રવ્યમાં દષ્ટિનું તાદાત્મ્ય થતાં જ જ્ઞાન પ્રમાણુ થઈ જાય છે. તેા એ રીતે પ્રમાણુ થયેલું જ્ઞાન બધી વાતા જાણી લે છે. (પાતાની આંશિક શુદ્ધિ, આંશિક અશુદ્ધિ અને અશુદ્ધિનું નિમિત્ત—પ્રધાને, પ્રમાણુ જ્ઞાન જાણી લે છે.)

## ( 424 )

કરોડા શાસ્ત્ર વાંચા તાપણ ( અનુભવ વિના ) માત્ર મનના બાજો છે, આંખળા છે, ભાર છે.

# ( ५२६ )

ઉલ્લાસમાં ઉલ્લાસ આવી જાય, તે યેાગ્ય નથી. ( ૫૨૭ )

પરિણામની મર્યાદા દેખતા રહેવાથી અપરિણામીનું જોર છૂટી જાય છે. (અપરિણામીના જેરમાં પરિણામનું જ્ઞાન સહજ રહે છે)

# ( ५२८ )

પર્યાયમાં ખેસીને ઘૂંટણ કરવાથી તેા પર્યાયમાં ઠીકપણું રહે છે. એવા કૃત્રિમ પ્રયાસના અભિપ્રાય છોડો.

#### ( ५२७)

ખરેખર તેા વાત 'આટલી જ ' છે, આ તરફ (અંતરમાં) જમી જવું જોઇએ. ત્રિકાળી અસ્તિત્વમાં પ્રસરી જવું જોઇએ.

# ( ५३० )

સાંભળવું, વાંચવું, ચર્ચા કરવી તે અધી ઉપર ઉપરની વાત છે. ખરેખર તા અંદરમાં જામી જવું જોઇએ. સ્વરૂપમાં ઉંડાં ઉતરી જવું જોઇએ.

## . ( પુરુ૧ )

" ષટ્ આવશ્યક વગેરે શું ? એક જ (નિશ્ચય) આવશ્યક છે. " આ વાત 'આત્મધર્મ'માં વાંચીને એવી ચાેટ લાગી! આ જ વાત ઠીક છે.

#### ( ५३२ )

પ્રશ્ન:–શરૂઆતવાળાએ કઈ રીતે અનુભવના પ્રયત્ન કરવા ?

ઉત્તર:–'' હું પરિણામ માત્ર નથી '' ત્રિકાળી ધ્રુવપણામાં અહંપણું સ્થાપવું–એ જ એક ઉપાય છે.

#### ( ५३३ )

એક જ 'માસ્ટર કી ' ( Master Key ) છે. ખધી વાતાના, ખધા શાસ્ત્રાના એક જ સાર છે.—" ત્રિકાળી સ્વભાવમાં અહંપણું જેડી દેવાનું છે. "

# ( ५३४ )

વિચાર આદિ તો પર્યાયના સ્વભાવ હોવાથી ચાલતા જ રહે છે, (પરંતુ ) જેર ધ્યેય સ્વભાવની તરફ રહે છે તે પરિણતિ (અંતરમાં ) હળી જાય છે.

# ( ५३५)

આ ( ધ્રુવ દષ્ટિ ) તું ખળ આવ્યા વિના ( છવ ) બીજ જગ્યાએ અટકરો.

## ( ५३६ )

નિશ્ચય મહારાજશ્રીને જાણ્યા નહિ તે**ા** આ મહારાજશ્રીને પણુ ઊંધા જાણ્યા. (યથાર્થરૂપે ન જાણ્યા ).

## ( ৭३७ )

પરિણામ ( પ્રત્યે ) ના રસને જમના દૂત જાણા. ( ૫૩૮ )

વિચાર કરવા,-નિર્વિચાર થવા માટે.

મળવું-પછી નહિ મળવા માટે.

## ( ५३८ )

સાચા દેવ, ગુરુ, શાસ્ત્ર પણ સ્વભાવના (સ્વભાવ અપેક્ષાએ ) અનાયતન છે.

#### ( ५४० )

પરિણામ અવલ ખન લે છે–હું નહિ.

#### ( ५४१ )

પ્રીઢ વિવેક :–નિષ્ક્રિય ચિન્માત્ર હું વસ્તુ છું.

## ( ५४२ )

સંસારની દુકાનદારીને છેાડી શાસ્ત્રની દુકાનદારીમાં ્ક્યાંક લાેકા ફસાઈ ગયા.

#### ( ५४३ )

અહીં તેા અનુભૂતિથી જ શરૂઆત થાય છે. અનુભવ થયા વિના પર્યાયથી ભિન્નતા થતી જ નથી.

#### ( ५४४ )

ગુરુદેવશ્રીના ઉપદેશમાં એટલાે ખુલાસાે છે કે આ પાયાથી (મજખૂત પાયા) ની શરૂઆતથી ધર્મ પ'ચમકાળ સુધી ટકશે—એમ દેખાય છે.

## ( ५४५ )

કાર્ય (પર્યાય) થી કારણને (ત્રિકાળી દ્રવ્યને) દેખા છા, તેમાં મને તા એવી ચાેટ લાગે છે કે આ શું? એવી દષ્ટિમાં તા ત્રિકાળીથી જુદાપણું જ રહે છે. તા ત્રિકાળીમાં એકતા કઈ રીતે થશે? વર્તમાન પર્યાયમાં તા હુંપણું સ્થાપી રાખ્યું છે અને ત્રિકાળી (સ્વરૂપ) ની તરફ થવા ચાહા છા! પરંત પર્યાયમાં અહંપણું છૂટ્યા વિના ત્રિકાળીમાં અહંપણું કઇ રીતે થશે?

## - ( XXE )

પ્રશ્ન:–તિર્ય ચને તો અનુભવનું સુખ ઠીક અને રાગનું દુ:ખ તે અઠીક એમ રહે છે, તેમાં ત્રિકાળી જ હું છું એમ કઇ રીતે ભાસતું હશે ?

ું ઉત્તર:–ત્રિકાળીમાં આવ્યા વિના ( ત્રિકાળી જ હું છું એવા અનુભવ વિના ) સુખ થઉં જ નથી. તેથી તેમાં ત્રિકાળી સ્વભાવના આશ્રય આવી ગયા. પર્યાય બદલાય છે તાપણ હુ**ં** નથી બદલાતા એમ ભાસે છે.

## ( ५४७)

વર્ત માન અંશમાં જ વધી રમત છે. તે અંતરમાં દેખશે તેા (અનંત) શક્તિઓ દેખાશે, અને બહિર્મુખ થશે તેા સંસાર દેખાશે. ખસ, અંશથી (કાઈ જીવ) બહાર તેા જતા જ નથી. આટલી મર્યાદામાં રમત છે.

# ( ५४८ )

દેવ—ગુરુ–શાસ્ત્ર પ્રત્યેની જે મચક છે (શુભભાવ છે ) તે પણ નુકશાન જ છે. તેમાં જીવ લાભ માની ખેસે છે. કહે તો છે કે નિમિત્તથી લાભ થતા નથી, પરંતુ અભિપ્રાય તાે લાભનાે જ કરી રાખ્યાે છે, તેથી ત્યાંથી પાેતાની તરફ આવતાે જ નથી.

#### ( 48%)

અજ્ઞાનમાં જીવ વાંચન, શ્રવણ, મનન આદિના જે પુરુષાર્થ કરે છે તેમાં તાે થાક (બાજો) લાગે છે. પરંતુ જેમાં થાક લાગે તે પુરુષાર્થ જ કયાં છે? સહજ પુરુષાર્થમાં બાજો (થાક) લાગતાે જ નથી.

# ( ૫૫° ) ·

જેવી રીતે ખધાં નિમિત્ત છે, કાેઈ વીરરસનું, કાેઈ રાૈદ્રરસનું, કાેઈ કામરસનું–તેવી રીતે આ દેવ, ગુરુ, શાસ્ત્ર ૧૮ ૧૩૮ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.-3

શાંતરસનાં નિમિત્ત છે. પરંતુ પાેતાનામાં શાંતરસ જગાડે નહિ, તાે તેના ઉપર ઉપચાર પણ આવતાે નથી.

## (५५१)

સાંભળવામાં પણ એકાંત ઉલ્લાસ નહિ હોવા જોઇએ. દીનતા લાગવી જોઇએ, ખેદ હોવા જોઇએ.

## ( ५५२)

દષ્ટિ પરિણામ ઉપર રાખી છે, પણ દ્રવ્ય તરફ મુખ બદલવાનું છે. તે મુખ પણ પરિણામ બદલે છે. મારામાં ( ધ્રુવ સામાન્યમાં ) તેા મુખ પણ ક્યાં બદલવાનું છે? હું તેા જ્યાં છું ત્યાં જ છું. બદલવું-ફદલવું કાંઈ મારામાં નથી.

## ( ५५३ )

પ્રશ્ન:-પર્યાયના વિવેક તા જોઇએ ને!

ઉત્તર:-જેમ કરોડપતિ, ભિખારીને અધિકતા આપતા નથી. (ભિખારીથી દીનતા કરતા નથી), તેમ પર્યાયની જેટલી મર્યાદા છે એને જ્ઞાન જાણી લે છે. પર્યાયને અધિકતા આપવા જશે તા પ્રયોજન જ અન્યથા થઇ જશે. (આ જ વિવેક છે).

# ( ५५४)

ખાર અંગના સાર "નિષ્ક્રિય ચૈતન્ય—તે જ હું છું " એવા નિર્ણય કરવાના છે. હું તા નિષ્ક્રિય છું –કાંઈ કરવાનું જનથી. હું કાંઇ કરી શકતા જ નથી. મારામાં કાંઈ કરવાની શક્તિ જ નથી. હું વર્તમાનમાં જ પરિપૂર્ણ છું. (તેમાં) કરવાનું જ શું છે? એવા યથાર્થ નિર્ણય થયા તા મુક્તિ થઈ ગઇ.

## (प्प्प)

વિકલ્પ સહજ થાય છે, નિર્વિકલ્પતા પણ સહજ થાય છે, અને હું પણ સહજ છું.

# ( ५५६ )

આત્મધર્મ મહયું, તેમાંથી એક જ આવશ્યક છે, તે વાંચતાં જ ચાેટ લાગી—અરે! આ આઠ દ્રવ્યાથી પૂજા કરવી! છ આવશ્યક! આ ખધું તાે ખાેજો લાગે છે. અને આમાં (એક આવશ્યકમાં) તાે ખાેજો ઘટી જાય છે.

## ( ৭৭৩ )

શાસ્ત્રમાં જ્ઞાન કરવાનું કહ્યું તેા કેટલાક લાકા ર્ચિત-વનમાં જ રાેકાઇ ગયા અને પુરુષાર્થ કરવાનું કહ્યું તાે વિકલ્પમાં જ રાેકાઇ ગયા.

#### ( ५५८ )

પહેલાં પાતાની ( નિશ્ચય ) પ્રભાવના કરીને પાતાનું સુખ પીવામાં મગ્ન રહેા. પછી જેવા જેવા યાગ હાય છે તેવા વિકલ્પ આવે છે.

## ( ५५७)

અમારે તા નિર્વિકલ્પતા પણ કરવી નથી. ધ્રુવસ્થળમાં એસવાથી નિર્વિકલ્પતા પણ સહજ થઈ જાય છે. પહેલાં

#### ૧૪૦ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.-3

અભિપ્રાય ખરાખર કરવા જોઇએ, પછી પરિણામ પણ ખરા-ખર થવા લાગશે.

# ( ५६० )

નિષ્ક્રિયભાવ કહેવાથી, જીવને પુરુષાર્થહીનતા લાગે છે. અરે ભાઇ! તે તેા પુરુષાર્થની ખાણ છે. અને જે મુક્તિ થાય છે, તેની પણ તેને દરકાર (અપેક્ષા) નથી.

## ( ५६१ )

પ્રશ્ન:—( આ ખધી ) સ્વભાવને મજખૂત કરવાની વાત છે?

ઉત્તર: સ્વભાવ તાે મજખૂત જ છે. તેમાં ખેસી જાંગા.

# ( ५६२ )

આત્મા તેા સમુદ્ર છે. સમુદ્રમાં જેમ માેજ ઉંઠે છે અને પાેતામાં જ વિલીન થઈ જાય છે. સમુદ્રને માેજની શું દરકાર? તેમ અહીં પરિણામ ઉઠે છે અને સમાઈ જાય છે. અમને—સમુદ્રને તેની શું દરકાર?

# ( ५६३ )

ઉપયોગ ભગવાનની તરફ જાય તાેપણ તે (અમને તાે) જમના દૂત દેખાય છે. તાે પછી ખીજો કાેઇ કહે કે અમારા પ્રત્યે રાગ કરાે, તે કેવી રીતે ખની શકે?

## ( ५६४)

નિત્યવસ્તુના જ ભરાેસા ખરાખર કરવા યાેગ્ય છે.

## ( ५६५ )

અજ્ઞાનીને એમ રહે છે કે હું કષાયને મંદ્રિકરતો કરતો અભાવ કરી દઈશ. પરંતુ તે રીતે તો કષાયના અભાવ થતો જ નથી. સ્વભાવના ખળ વિના કષાય ૮ળતો નથી. હું કષાયને મંદ કરતો જઈશ અને સહનશકિત વધારતો જઈશ તો કષાયનો અભાવ થઇ જશે તેમ અજ્ઞાની માને છે અને જ્ઞાનમાં જે પરલક્ષી ઉઘાડ છે તે જ વધતા વધતો કેવળજ્ઞાન થઇ જશે એમ માને છે.

## ( ५६६ )

(કેટલાક લોકો) સમજ્યા વિના દ્રવ્યમાં પર્યાય નથી-નથી, તેમ લઇ લે છે, પરંતુ પર્યાય નથી એમ કેોણ કહે છે? દષ્ટિના વિષયભૂત અપરિણામી, પર્યાયથી ભિન્ન છે, તેમાં પર્યાયના અભાવ છે, તેમાં પર્યાય નથી, એમ કહીએ છીએ.

# ( ५६७ )

અપરિણામી એક સમયના પરિણામમાં આવી જાય તાે અપરિણામી ખતમ થઇ જાય.

## ( ५६८ )

વેદના સમુદ્ધાતમાં જીવના પ્રદેશો શરીરની અહાર નીકળી જાય છે અને શરીરની અહાર વેદન આવે છે. તેા કાઇ જીવ તેના ઉપરથી પણ શરીરથી (આત્માના) ભિન્ન પણાના વિચારમાં ઉતરીને કામ કરી શકે છે. ૧૪૨ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.-3

#### ( ५६५ )

પરિણામમાંથી અહ'પણું ખસવું અને ત્રિકાળ સ્વભાવમાં અહ'પણું થવું તે શુદ્ધ જીવનું સ્વરૂપ છે.

# ( ५७० )

સ્વાધ્યાયાદિનું વિકલ્પજ્ઞાન છે, તે તેા આકુળતાની સાથે અભેદ છે. અને સહજજ્ઞાન ત્રિકાળી સ્વભાવની સાથે અભેદ છે.

## ( ৭৩৭ )

હું ત્રિકાળીતત્ત્વ છું એમાં અહ'પણ કરવું એ જ ખાર અંગ ચૌદ પૂર્વના સાર છે. અંગ પૂર્વમાં આ જ કહેવું છે.

# ( ५७२ )

સિદ્ધ ભગવાન ખસતા જ નથી, તેના અર્થ જ એવા છે કે તેઓ પરિપૂર્ણ તૃપ્ત તૃપ્ત થઇ ગયા છે. તેથી જ ખસતા નથી.

## ( ५७३ )

અનુભવ થવેા તેા સહેલાે છે, પરંતુ આટલી ઉધાડશકિત અને ન્યાયાદિ હાેવાં શ્રમવાળાં છે. અમને તાે ગુરુદેવશ્રીએ જ બધું આપ્યું છે.

## ( ४७४ )

સમ્યગ્દષ્ટિને એક વિકલ્પ પણ ફાંસી લાગે છે. વિકસિત સ્વભાવમાં ફાંસી લાગે છે.

## ( ૫૭૫ )

(જેની કર્તાખુદ્ધિ મટી ગઈ છે, એવા જ્ઞાનીને) કેવળજ્ઞાન પણ કરવું નથી–થઈ જાય છે. તાે પછી ક્ષયાેપશમ આમ કરું–આમ કરું, એ તાે બધું કર્ત્વ જ છે.

# ( ५७६ )

આવી (અધ્યાત્મની) વાત સાંભળવા મળી જવાથી (કેંડલાક લાેકાેને) સંતાષ થઇ જાય છે કે બીજા લાેકાેને અ\ વાત મળી નથી, આપણને તાે મળી છે ને! એ રીતે અધિકતા માનીને જીવ સંતુષ્ટ થઈ જાય છે.

## ( ৭৩৩ )

આખા ત્રણુલાકના સર્વ પદાર્થા જ્ઞાનમાં આવી જય, તાે પણ જ્ઞાન ખધાને પી જાય છે, અને કહે છે કે હવે કાંઈ ખાકી હાે તાે આવી જાંએા!

## ( 40८)

(પોતાના સુખ માટે) આખા જગતમાં ખસ, હું જ એક વસ્તુ છું અને કોઇ બીજી વસ્તુ છે જ નહિ. અરે! બીજી કોઈ વસ્તુ છે કે નથી, એવો વિકલ્પ પણ શા માટે?

#### ( ५७૯ )

(રાગને) જ્ઞાનનું જ્ઞેય, જ્ઞાનનું જ્ઞેય કહે છે અને લક્ષ રાગ તરફ છે તો તે સોચું જ્ઞાનનું જ્ઞેય છે જ નહિ. જ્ઞાનનું જ્ઞેય તેા અંદરમાં સહજરૂપ થઇ જાય છે. લક્ષ ખહાર ૧૪૪ : દ્રવ્ય દર્ષ્ટિ પ્રકાશ ભા.-3

પડયું છે અને જ્ઞાનનું જ્ઞેય છે એમ બાલે તા મને તા ખડકે છે. એ રીતે 'યાગ્યતા ', 'ક્રમબહ ' વગેરે બધામાં લક્ષ બહાર પડયું હાય અને કહે, તે તા મને ખડકે છે.

## ( ५८० )

પ્રશ્ન:-અપરિણામીના અર્થ શું? આત્મા પર્યાય વિનાના સર્વથા કૂટસ્થ છે?

ઉત્તર:—અપરિણામી અર્થાત્ દ્રવ્યમાં સર્વથા પર્યાય નથી, એમ નથી. પરંતુ પરિવર્ત નશીલ પર્યાયને ગૌણ કરીને હું વર્ત માનમાં પરિપૂર્ણ છું, અભેદ છું, એ રીતે ધ્રુવદ્રવ્ય અને ધ્રુવપર્યાય, (જેને નિયમસારમાં કારણુશુદ્ધપર્યાય કહી છે) એને લક્ષગત કરવાથી સમ્યગ્દર્શ નની પ્રાપ્તિ થાય છે. દ્રવ્ય પલટતું નથી, પર્યાય પરિવર્ત ન કરે છે. જો દ્રવ્ય પરિવર્ત નને પ્રાપ્ત થાય, તો પલટતા એવા દ્રવ્યના આશ્રયે સ્થિરતા થઈ શકે નહિ. અને સ્થિરતા વિના સમ્યગ્દર્શ ન થઇ શકે નહિ. તેથી જે પરિવર્ત ન પામે છે તેનું લક્ષ છોડ અને ધ્રુવ અપરિણામી ચૈતન્યતત્ત્વ એક જ સારભૂત છે, તેનું લક્ષ કર! પર્યાય પરિણમે છે તેનું પરિણમન થવા દે, તેની સામે ન જે! પરંતુ તે જ કાળે તું પરિપૂર્ણ અપરિણામી ધ્રુવતત્ત્વ છે તેને દેખ!

અહેા! જગતના છવોને, હું વર્તમાનમાં જ પરિપૂર્ણ, ધ્રુવ, અપરિણામી તત્ત્વ છું તે વાત રુચતી નથી અને પ્રમાણના લાભમાં આત્માને જે અપરિણામી માનીશું તે પ્રમાણજ્ઞાન નહિ થાય અને એકાંત થઇ જશે તેવી આડ મારીને પર્યાયનું લક્ષ છોડવા ચાહતા નથી. અને તે કારણથી જ તેઓ અપરિણામી ચૈતન્યતત્ત્વને પામતા નથી.

# ( ५८१ )

પ્રશ્ન:–આત્માને શાસ્ત્રમાં ભેદાભેદ-સ્વરૂપ કહ્યો છે અને આપ તેો આત્માને અભેદ કહેા છેા, તેા એમાં આપનું શું પ્રયોજન છે?

ઉત્તર:—પ્રમાણુજ્ઞાનની અપેક્ષાએ આત્માને ભેદાભેદ-સ્વરૂપ કહેવામાં આવે છે, પરંતુ વાસ્તવમાં સમ્યગ્દર્શનના વિષયભૂત આત્મા તા અભેદ જ છે; કારણ કે સમ્યગ્દર્શનના વિષય ભેદ નથી. તેથી ભેદાભેદના લક્ષથી સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ થતી નથી, માત્ર અભેદના લક્ષથી જ સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ થાય છે—એ જ આશ્ય છે.

## ( 4८२ )

પુરુષાર્થની વ્યાખ્યા:–સહજ ઉદ્યમ. હું તેા અનાદિ અનંત મારા સ્વરૂપમાં સ્થિત છું–નિર્વિકલ્પ છું–જે સુખરૂપ છે. વિકલ્પવાળા કૃત્રિમ ઉદ્યમ ખાટા પુરુષાર્થ છે, દુ:ખરૂપ છે.

#### ( ५८३ )

પરિણામમાત્ર વ્યવહાર છે. પરિણામની દષ્ટિથી ૧૯ દીનતા આવે છે. પર્યાયમાં રાેકાવાથી એકાંત દુ:ખ થાય છે. પરિણામ ઉત્પાદ-વ્યય સ્વરૂપ છે, હું તાે અપરિણામી છું – જેમાં ઉત્પાદ-વ્યય નથી. નિગાદથી લઇને સિદ્ધ સુધી એવા ને એવા જ છું. પરિણામમાં પ્રસરવાથી પરિણામ જેટલા થઈ જય!!

## ( ५८४ )

પ્રત્યેક પરિણામ સત્ છે. તેમાં ફેરફાર કરવાના વિકલ્પ જુઠ્ઠો છે. ધ્રુવ સદા ધ્રુવરૂપ જ છે. તે ઉત્પાદ-વ્યયને શું કરે ?

## ( ५८५ )

હું તાે વિકલ્પમાત્ર અને પરિણામમાત્રથી રહિત છું. ( ૫૮૬ )

મારું અસ્તિત્વ પરિણામ અને વિકલ્પમાં નથી. હું તો વર્તામાનમાં જ ત્રિકાળી અપરિણામી છું. મારામાં (વિકલ્પના ) કર્તાપણાના સ્વભાવ હોય તા કચારેય મુક્તિ થઇ શકે નહિ.

#### ( 4८७ )

હું નિત્ય સદશ છું, જેમાં કાંઈ કરવાનું અથવા કેરફાર કરવાના નથી. નિત્ય વસ્તુને ધ્યેય બનાવવાથી મારામાં (સાંસારિક) સુખ દુ:ખ નથી, હર્ષ શોક પર્યાયદષ્ટિમાં છે.

# ( 4८८ )

પર્યાય વિનશ્વર છે. તેમાં એકત્વ કરવાથી સ્વયં વિનશ્વર થાય છે. શ્રી યાેગીન્દ્રદેવ કહે છે : પર્યાયમાં ઉત્પાદ. વ્યય, ખ'ધ, મેાક્ષ છે, મારામાં નથી. ( શ્રીમદ્દ્ રાજચંદ્રજીએ પણ કહ્યું છે:–દિગ'ખરના આચાર્યો એમ સ્વીકાર્યું છે કે જીવના માેક્ષ થતા નથી; પરંતુ માેક્ષ સમજ્યય છે. તે એવી રીતે કે જીવ શુદ્ધસ્વરૂપી છે; તેને ખ'ધ થયેા નથી તેા પછી માેક્ષ થવાપણું ક્યાં રહે છે? પરંતુ તેણે માનેલું છે કે " હું ખૂંધાયા છું " તે માનવાપણ વિચાર વડે કરી સમજાય છે કે–મને ખધન નથી, માત્ર માન્યું હતું. તે માનવાપણ શુદ્ધસ્વરૂપ સમજાયાથી રહેતું નથી અર્થાત્ માક્ષ સમજ્યય છે. આ વાત ' શુદ્ધનય 'ની અથવા ' નિશ્ચયનય 'ની છે. પર્યાયાર્થિકનયવાળાએા, એ નયને વળગી આચરણ કરે તો રખડી મરવાનું છે). ( પ૮૯ )

અરીસામાં સમય સમયના (પ્રતિર્ખિખ જેવા) આકાર થાય છે, તાેપણ અરીસાનું દળ જેમનું તેમ રહે છે. તેવી રીતે સ્વભાવ, અરીસાના દળ જેવાે છે. સ્વભાવની સાથે તાદાત્મ્ય છે, આકારની સાથે નહિ. ત્રિકાળીમાં વર્તમાન પરિણામના અભાવ છે.

( ५८० )

( લાેકો ) મુક્તિને ચાહે છે, પરંતુ અભિપ્રાયમાં

૧૪૮ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભાગ.-3

કર્તાપણું પડ્યું છે તેા મુક્તિ કેવી રીતે થાય ? હું પૂર્ણું છું—એવા નિશ્ચય થવાથી કર્તાપણું નથી.

## ( ૫૯૧ )

સ્વભાવ સાવધાન સ્વરૂપ છે. પર્યાયમાં સાવધાની થવાથી સ્વભાવ પકડવામાં આવતાે નથી.

## ( ૫૯૨ )

વર્તમાનમાં જ પૃર્ણુ છું. સુખનું પ્રયોજન છે, જ્ઞાનનું નથી.

## ( ५५३ )

આખું જગત જ્ઞાનનું જ્ઞેય છે—અનુકૂળ પ્રતિકૂળ કાંઇ નથી. આ અભિપ્રાયમાં દૃષ્ટિ અભેદ હોવી જોઇએ, દૃષ્ટિમાં મચક નહિ આવવી જોઇએ. અભિપ્રાયમાં પરથી લાભ-નુકશાનની માન્યતા નથી. અભિપ્રાયમાં ઇચ્છા અને દીનતા નહિ હોવાં જોઇએ.

## ( ५५४ )

હું ત્રિકાળ અપરિણામી છું, પરિણામ માત્ર ગૌણ છે—એમ વર્તમાનમાં નિશ્ચય હેાવા જોઇએ. ધ્રુવસ્વભાવ સદા પ્રસિદ્ધ છે. ઉત્પાદ-વ્યયના કાળમાં જુદાે, પ્રગટ છે. દષ્ટિ પ્રતિસમય પર્યાયને ગૌણ કરે છે.

#### ( ૫૯૫ )

પ્રશ્ન:-જવનું કર્તવ્ય શું?

ઉત્તર:-પર્યાયમાં કર્તાવ્ય છે. પરમાર્થે કાંઈ કર્તાવ્ય

નથી. પ્રમાણુજ્ઞાનનું પ્રયોજન નિશ્ચયને પ્રકાશવાનું છે. ( ૫૯૬ )

હું તેા પ્રતિમા સમાન અપરિણામી છું. મારામાં પલાંઠી વાળીને ખેસી જાઉં છું. અરીસાના દળની જેમ નિષ્ક્રિય છું. પરિણામ જે થવાલાયક—થાય છે. હું તેા પર્યાયનિરપેક્ષ દ્રવ્ય છું—તે જ નિષ્ક્રિયતા છે.

# ( ५८७ )

પર્યાયને તેના સ્વકાળમાં રહેવા દેા, એ તે કાળનું સત્ છે. તેમાં ઉપયોચ રાેકવા નહિ.

## ( ૫૯८ )

દ્રવ્ય, પર્યાયને આર્લિંગન કરતું નથી. પર્યાય, દ્રવ્યને આર્લિંગન કરતી નથી. કથંચિત–વ્યવહારથી આર્લિંગન કરે છે.

# ( ૫૯૯ )

હર સમયે દ્રવ્યસ્વભાવની અધિકતા રહેવી જોઇએ. તરણાની એાથે ડુંગર દેખાતાે નથી, તે રીતે દષ્ટિ પરિણામ લપર રાેકાવાથી પરિણામી ઢંકાઇ જાય છે.

( ६०० )

ચાર અનુયાગ: ( સંક્ષેપમાં ) કરણાનુયાગ:–વિકાર અને વિકારનાં ફળ. દ્રવ્યાનુયાગ:–સ્વભાવ અને સ્વભાવનું ફળ. ચરણાનુયાગ:–ચારિત્રની સ્થિરતા.

#### ૧૫૦ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.–૩

કથાનુયાેગ:–ઉપરના ખધાની કથા.

( ६०१ )

હું નિષ્ક્રિય ત્રિકાળી છું. આ ચશ્માં લગાવીને દેખવાથી ખધા ગુણ પોતાનું કાર્ય કરે છે. તેમાં સહજ-જ્ઞાન અને પુરુષાર્થ આવી જાય છે. (સહજસ્વરૂપમાં) સાધક, ખાધક કાેઈ નથી. આ ચશ્માં લગાવવામાં અર્થાત્ ધ્રુવની મુખ્યતામાં ખધું યથાર્થ દેખાય છે. સાધક-ખાધકભાવ પર્યાયમાં છે, હું તાે ધ્રુવ છું.

( ६०२ )

નિશ્ચયાભાસી થવાના ભય અને પ્રમાણજ્ઞાનના લાભ રહેવાથી સત્યમાર્ગ દેખાતા નથી.

( ६०३ )

ક્ષણિકભાવ વ્યક્ત છે, તેને ગૌણ કરવા અને ત્રિકાળી-ભાવ અવ્યક્ત છે તેને મુખ્ય કરવા.

( 808)

યથાર્થ નિશ્ચયમાં સુખ પ્રગટ થાય છે.

( ६०५ )

જેમ એક દ્રવ્ય ખીજ દ્રવ્યનું કાંઇ નથી કરતું, તેમ એક સત ખીજ સતનું કાંઇ નથી કરતું. ત્રિકાળી સત્ ક્ષણિક સતને કરે નહિ; ક્ષણિક સત્ ત્રિકાળીનું કાંઈ કરતું નથી.

ત્રિકાળીમાં વિકાર, અવિકાર કાંઇ નથી.

## ( 500)

પ્રમાણથી દ્રવ્ય, પર્યાયનું કર્તા છે. નિશ્ચયથી દ્રવ્ય, પર્યાયનું કર્તા નથી.

# ( そのと )

વર્ત માનમાં જ અક્રિય, અપરિણામી છું; અર્થાત્ કાેઈ ક્રિયા કરવાના અભિપ્રાય નથી. કાંઇ કરું–કરુંમાં સ્વયં પરિણમતા પરિણામને કરવાના અભિપ્રાય રહે છે.

## ( そ00 )

નિરાલ બૂી તત્ત્વમાં ખેસી જવું. વર્તમાનમાં જ પરિપૂર્ણ છું, પછી કરવું શું ? જ્ઞાન કરવું ! એ તાે સહજ જ છે. તેના પણ ખાજે ઉઠાવવાની જરૂરત નથી.

#### ( ६१० )

વિકલ્પ સ્થના અને પરના એક જ જાતના છે, ક્ષણિક છે. હું ત્રિકાળી નિર્વિકલ્પ છું. મારામાં વિકલ્પની નાસ્તિ છે.

# ( ६११ )

જ્ઞાન વધારવાની અને કષાય ઘટાડવાની જરૂરત નથી. એમ તેા કેવળજ્ઞાન પ્રગટ કરવાની જરૂરત નથી. પરિણામ સાથે ખે'ચાએા નહિ. સહજરવભાવ રહી જશે.

#### ( ६१२ )

હું સ્થિર છું, એવા નિર્ણય કરવાથી સ્થિરતા આવે છે, ડકે છે, અને વધે છે. અને સુખ થાય છે. હું ૧૫૨ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ લા.-૩

અસ્થિર છું એવા ભાવમાં સુખ મળતું નથી, દુ:ખ થાય છે. ( ૬૧૩ )

અભિપ્રાયમાં પરિણામ, ગતિ વગેરે ગૌણ થઇ જાય છે અને મરણ સમયે ક્ષેત્રાંતર ઉપર દષ્ટિ નથી પરંતુ પરિપૂર્ણ ઉપર દષ્ટિ છે.

## ( ६१४ )

પ્રતિસમયનું પરિશુમન તે કાળે જાણેલું પ્રયોજન-વાન છે. ખસ, એરલી જ મર્યાદા છે.

## (६१५)

વસ્તુસ્વરૂપમાં તેા સહજના ધ'ધા છે. તેમાં વાદવિવાદ કરે તે આંધળા છે.

## ( ६१६ )

જે ક્ષણિક સતને સ્વીકારતા નથી, તે ત્રિકાળી સત્ને કેવી રીતે સ્વીકાર કરી શકે?

## ( ६१७ )

એક ખાજ ત્રિકાળીનું છાખડું (પલ્લું), - બીજ ખાજ ક્ષણિકનું છાખડું (પલ્લું). જેમ એક ખાજ માલ અને બીજ ખાજ ખારદાન મહત્તા માલની છે, ખારદાનની નહિ.

## ( ६१८ )

ગતિમાં વ્યવહારથી ક્ષેત્રાંતર થાય છે. નિશ્ચયથી પાતાનું ક્ષેત્ર કયારે પણ છૂટતું નઘી.

# ( 독인순 )

જ્ઞાનની પર્યાય જ્ઞેયની સાથે સ'ખ'ધ રાખે છે. જ્ઞાયકના સંખ'ધ કાેેેઇની સાથે નથી.

## ( ६२० )

પ્રશ્ન:–આ કાળે સત્સમાગમ લાભકારી છે?

ઉત્તર:–નિશ્ચય પાતાના આત્માના સમાગમ કરવા તે જ સત્સમાગમ છે, અને લાભકારી છે. વ્યવહારથી દેવ, ગુરુ, શાસ્ત્ર અને ધર્માત્માના સત્સમાગમ છે.

# ( ६२१ )

હું ધ્યેયસ્વરૂપ છું, પરિણામ મારું ધ્યાન કરે છે. ( ૬૨૨ )

જેમાં ચાક લાગે તેને હેય જાણે. શુભાશુભમાં ચાક લાગે છે, શુહભાવમાં ચાક નથી. પર્યાયને પર્યાયના સ્થાનમાં રહેવા દો.

#### ( ६२३ )

પાપટ ભૂંગળીમાં ઉંધા થઈ જાય છે. પડવાની બીકથી ભૂંગળીને છાડતા નધી. ભૂંગળીને છાડે તા ઊડવાના સહજ સ્વભાવ છે; પાતાની સ્વાભાવિક શક્તિને ભૂલેલા છે. તે રીતે અજ્ઞાનીને પરિણામની પકકડ છે, પાતાની શક્તિને ભૂલી જાય છે.

## ( ६२४ )

સમ્યગ્દષ્ટિને રાગ પ્રત્યે પીઠ છે, મુખ નથી. હું તેા સદા અતમુંખ છું, મારે વિકલ્પ સાથે સંખ'વ નથી, તેા ખીજાની શું વાત ? આત્મા જ નિજવૈભવ છે.

## ( ६२५ )

હુ**ં પરિણા**મથી શૂત્ય છુ**ં** એવું જેર આવવું જેઇએ. ( ૬૨૬ )

દ્રવ્યલિંગીને મંદ કષાયની મુખ્યતા અને દ્રવ્યની ગૌણતા છે.

# ( ६२७ )

મારી ભૂમિ વર્તમાનમાં જ એટલી નિષ્કંપ અને નક્કર છે કે હું વર્તમાનમાં જ નિર્ભય છું, નિરાલંખી છું, પરિપૂર્ણ છું, નિષ્ક્રિય છું, સુખરૂપ છું, કૃતકૃત્ય છું, ત્રિકાળ એકરૂપ છું, અચળ છું.

#### ( ६२८ )

(પોતાની પ્રસિદ્ધિના વિષયમાં પૂછયું ત્યારે કહ્યું) કોઈ જાણે, ન જાણે તેમાં આત્માને કોઇ ફાયદા નથી. અનંત સિદ્ધો થઈ ગયા, આજકાલ કાઇ નામ પણ જાણતું નથી. તેમ જ અસંખ્ય સમ્યગ્દષ્ટિ અઢી દ્વીપ પહાર અત્યારે પણ માજદ છે. કાેણ જાણે છે? તમે કાેઇના માટે ખાજે ઉપાડા નહિ. હું મારી વાત મારા મુખથી કહી

શકું નહિ. કાેં કાંઇ વાત ખનાવી દેવી (ગાેંઠવી દેવી) તે મારાથી થઈ શકતું નથી.

## ( ६२७)

એક પલ્લામાં (છાખડામાં ) આત્મા અને એક પલ્લામાં (છાખડામાં ) ત્રણુકાળ, ત્રણુલાક. આત્માનું પલ્લું ખેસી જાય છે. ખીજું પલ્લું ઉલળી જાય છે.

## ( ६३० )

દ્રવ્યલિંગી મુનિએ ઊંધું વીર્ય ખહુ લગાવ્યું છે. જેટલા જેરથી ઊંધા પડ્યા છે તેનાથી અધિક વીર્ય સમ્યક્ થવામાં લગાવવું પડશે. ત્યારે જ સમ્યક્ થશે.

# ( ६३१ )

પૂ. ગુરુદેવના એક કલાકના પ્રવચનમાં **પૂરે**પૂરી વાત આવી જાય છે.

# ( ६३२ )

(ધાર્મિક પૂર્વના દિવસામાં મ'દિરમાં પૂ. બૅનશ્રીબૅનની ભક્તિ જોઇને બાલ્યા ) " આવી ભક્તિ મારામાં નથી. આ વાતમાં તો (હું) મારી ક્ષતિ જોઉં છું."

## ( ६३३ )

( શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના પત્રાંક નં. ૪૦૮ વાંચીને પ્ર્માદથી ઉદ્દગાર નીકળ્યા ) અહેા ! શું ચીજ આમાં રાખી દીધી છે !!

## ( \(\xi\)3\(\)

આવી (લાગણીપ્રધાન થઇને ચેષ્ટા કરવાની) મારી પ્રકૃતિ નથી. તેાપણ કાેઇ યાગ્યતા પડી હશે, જે પાતાના સ્વકાળમાં ખહાર આવી ગઇ. (આ યાગ્યતાવશ સાગાનીજ રાજકાેટ એરાેડ્રામ ઉપર, શ્રી લાલચંદભાઇને ભેટી પડ્યા હતા.)

## ( ६३५ )

પ્રશ્ન:-સમ્યગ્દર્શન પહેલાં આપની કેવી દશા હતી? ઉત્તર:-નિર્વિકલ્પતા પહેલાં વિકલ્પનું એટલું દુ:ખ લાગ્યું હતું, એવી દશા થઈ હતી કે કાં તાે દેહ છૂટી જશે અથવા વિકલ્પ ફાટી જશે! ત્રીજ વાત થવાવાળી ન હતી.

## ( ६३६ )

નિશ્ચયત્રંથ આત્મા છે, નિશ્ચયગુરુ આત્મા છે, અને નિશ્ચયદેવ પણ આત્મા છે. મૂળ વાત અહીંથી છે. પછી બહારના નિમિત્તો ઉપર ઉપચાર કરવામાં આવે છે.

## ( ६३७ )

હું તો અત્યારે સિદ્ધ છું. ચૌદમું ગુણસ્થાન થશે અને પછી સિદ્ધાલયમાં જવાનું થશે. ક્ષેત્રાંતર વગેરે થશે પરંતુ તે ખધાં કાર્યો પર્યાયમાં થશે. પર્યાયનાં કાર્યો પર્યાયમાં થાય છે, મારામાં નહિ. હું તો અત્યારે પણ સિદ્ધાલયમાં જ ખેઠા છું. કયારેય કયાંય આવ્યા પણ નથી, ગયા પણ નથી.

## ( ६३८ )

પ્રશ્ન:-પુરુષાર્થ કેમ કરવા ?

ઉત્તર:—હું વર્તમાનમાં જ અન'ત વીર્યના પિંડ છું, એ જ પુરુષાર્થ છે.

પ્રશ્ન: – દષ્ટિ તા ફેરવવાની છે ને ?

ઉત્તર:–હું જ ખુદ દષ્ટા છું; તે ભાવમાં દષ્ટિ ફેરવવાની નથી. વર્તમાનમાં જ કૃતકૃત્ય છું તેમાં કાંઈ કરવાનું નથી.

# ( ६३८ )

પ્રશ્ન:–પરિણતિ અ'તરમાં અભેદ રહે છે, તેથી આપ સાધક છા ?

ઉત્તર:–પર્યાયની અપેક્ષાએ મને સાધક કહેા તેા કહેા. એમ તાે હું ન સાધક છું, ન ખાધક છું.

#### ( ६४० )

આ ( ભવ ) તેા મુસાફરી છે. હવે તેા આખરની મુસાફરી છે.

#### ( ६४१ )

ગુરુદેવ માટે મારા હૃદયમાં શું છે તે ચીરીને કઇ રીતે ખતાવું ? ખસ, એ તાે મારું જ્ઞાન જ જાણે છે.

## ( ६४२ )

એક મુમુલુ:-અમારે ભણવું નથી, મુનિ થવું છે!

૧૫૮ : દ્રવ્ય દેષ્ટિ પ્રકાશ ભા.-3

સાગાનીજ:– અમારે તા ન ભણુવું છે, ન મુનિ થવું છે. અમારામાં કાંઈ થવાના સવાલ જ નથી હું તા જે છું તે છું. ( ૬૪૩ )

મને એટલા થાક (ખાહ્યકાર્યમાં) લાગે છે કે કેટલાય દિવસા એકાંતના મળે તાપણ થાક ઉતરે નહિ. એટલી એકાંતપ્રિયતા છે.

## ( \ \ ( \ \ \ \ \ \ \ \ )

( સાંજના સમય ) પ્રસ્તાવ:—આપ અમારી સાથે ગુરુદેવ પાસે આવશા ?

ઉત્તર:–આપ જાંએા મેં તેા ગુરુદેવને ( હૃદય ઉપર હાથ લગાવીને ) અહીં ખેસાડી દીધા છે. (પછી તેંંએા ધ્યાનમાં ખેઠા હતા.)

#### (६४५)

પ્રશ્ન:–આપ કયા શાસ્ત્રનું વાંચન અત્યારે કરો છે ? ઉત્તર:–શાસ્ત્ર વાંચનની ખાસ ટેવ રહી નથી, અને મારે ક્ષયાપશમ પણ વધારવા નથી.

